# **SIDDUR**

Part 1 – The Weekday Siddur

Prepared by Ner LeElef

## **SIDDUR**

## PART I – THE WEEKDAY SIDDUR

Prepared by Ner Le'Elef

Publication date 16 March 2008
Permission is granted to reproduce in part or in whole.
Profits may not be gained from any such reproductions.
This book is updated with each edition and is produced several times a year.

Other Ner Le'Elef Booklets currently available:

AMERICAN SOCIETY **BOOK OF QUOTATIONS EVOLUTION** HOLOCAUST **JEWISH RESOURCES** KIRUV IN THE CIS LEADERSHIP AND MANAGEMENT **ORAL LAW** PARSHA (7 VOLUMES) PARSHA – BOOK OF SUMMARIES **PROOFS QUESTIONS & ANSWERS** QUOTES SCIENCE AND JUDAISM SOURCES SUFFERING THE CHOSEN PEOPLE **WOMEN'S ISSUES (2 VOLUMES)** 

For information on how to order additional booklets, please contact:

Ner Le'Elef

P.O. Box 14503

Jewish Quarter, Old City, Jerusalem 91145

Tel #: 972-02-651-0825 Fax #: 972-02-653-6229 E-mail: nerlelef@netvision.net.il

# **Table of Contents**

|                                            | 7   |
|--------------------------------------------|-----|
| A- BIRKAS HASHACHAR  Birkas HaTorah        |     |
| Tefila and Torah:                          |     |
| Birkas HaTorah & Children:                 |     |
| Asher Yatzar – Elokai Neshama              |     |
| Birkas HaShachar                           |     |
| Korbanos- Rav Yishmael                     |     |
| B-PSUKEI DEZIMRA                           | 28  |
| Baruch Sheomar                             |     |
| Hodu                                       | 32  |
| Mizmor L'Toda                              | 36  |
| Yehi Chivod                                | 38  |
| Introduction to Ashrei and the Halleyuka's | 40  |
| Ashrei                                     |     |
| The Hallelukahs                            | 55  |
| VaYivarech Dovid                           | 62  |
| Shiras Hayam (אז ישיר):                    | 65  |
| Yishtabach                                 |     |
| KADDISH                                    | 73  |
| C-BIRKAS SHEMA                             | 77  |
| 1. Overview and Barchu                     |     |
| 2. Yotzer Ohr-Asher Bidvaro                |     |
| 3. Ahava Raba                              | 84  |
| 4. Emes VeYatziv                           | 89  |
| D - GENERAL ISSUES OF THE SHEMA            | 93  |
| 1. The First Paragraph                     |     |
| 2. The Second Paragraph                    |     |
| 3. The Third Paragraph                     |     |
| E-SHMONEH ESREH                            | 114 |
| 1. Structure                               |     |
| 2. First Three Brochos:                    |     |
| אבות                                       |     |
| גבורות                                     |     |
| אתה קדוש                                   |     |
| 3 Kedusha                                  | 129 |

| 4. The Middle Brochos                           | 133         |
|-------------------------------------------------|-------------|
| אתה חוען                                        | 134         |
| השיבנו                                          | 135         |
| סלח לנו                                         | 136         |
| ראה נא                                          | 136         |
| רפאנו                                           | 136         |
| ברך עלינו                                       | 138         |
| תקע בשופרתקע בשופר                              |             |
|                                                 |             |
| ולמלשינים                                       | 142         |
| על הצדיקים                                      | 146         |
| ולירושלים עירךולירושלים עירך                    |             |
| את צמח דודאת צמח דוד                            |             |
| שמע קולינו                                      |             |
| 5. The Last Three Brochos                       |             |
| רצה                                             |             |
| מודים                                           |             |
| נשיאות כפים                                     |             |
|                                                 |             |
| אלוקי, נצור לשוני מרע                           |             |
| 2. Ashrei, Uva LeTzion                          | 159<br>163  |
| 4. Elul                                         |             |
| G-MINCHA                                        |             |
| Mincha Defined                                  |             |
| H-MAARIV                                        | 171         |
| Maariv Defined                                  |             |
| Additions, changes and contrasts from Shacharis |             |
| Shema at Night and in the Day.                  |             |
| Hashkiveinu and Yiru Eineinu                    |             |
|                                                 | <b>4</b> ■/ |
| BIBLIOGRAPHY                                    |             |
| Primary Sefarim Used                            |             |
| Other Frequently Use Sefarim                    |             |
| Less Frequently Used Sefarim                    |             |
| Also Used                                       | 177         |

## INTRODUCTION

The Nefesh HaChaim¹ reveals to us the incredible depth of meaning contained within the prayers of the סדור. It is true that we have many commentaries and explanations written by the Rishonim through to the Arizal, who revealed to us an amazing depth of the מונות of the prayers, and we are fortunate to understand something of what they have written. But all of their explanations are but a drop in the ocean compared to the true depth that the Men of the Great Assembly inserted into the prayers.² For, there were 120 of these Sages, all of them with deep understanding and several of them prophets³. No one man could ever have achieved their wondrous and awesome achievement to include and embed in the format of a permanent and orderly single version of prayer all the תקונים of all the upper and lower worlds and all the contents of the Holy Chariot⁴ in such a way that every time one prays one causes new and effects changes in the order and forces of the universe⁵.

The Sages of the Great Assembly had to take into account that from the time they made these prayers until the coming of Moshiach no prayer would ever be repeated in exactly the same way. Each person is different every time of the day and every day of the year. Our moods are different; our needs and our spiritual level are different as well<sup>6</sup>. Therefore, any time we wouldn't fully capture the potential of that moment through the prayers would be lost forever<sup>7</sup>.

Knowing all of this, it was only possible for the Sages to make fixed prayers because of the high levels of prophecy and Ruach HaKodesh which they merited to have at that time<sup>8</sup>. It was literally a case of G-d placing in their mouths the specific words of the prayers with all the  $\pi$  embedded within them.<sup>9</sup>

נפש החיים, שער ב ב' יג<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>נפש החיים, שם: כי גם מה שנתגלה לנו קצת כוונות התפל' מרבותינו הראשונים ז"ל קדישי עליונין. ועד אחרון הרב הקדוש איש אלקים נורא האריז"ל. אשר הפליא הגדיל לעשות כוונות נפלאים. אינם בערך אף כטפה מן הים כלל נגד פנימיות עומק כוונת אנשי כנה"ג מתקני נתפלה.

<sup>.</sup> שהיו ק״כ זקנים ומהם כמה נביאים וכל מבין יבין $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>דלא איתי אנש על יבשתא שיוכל לתקן תקון נפלא ונורא כזה. לכלול ולגנוז במטבע תפלה קבועה וסדורה בנוסח א׳. התקונים של כל העולמות עליונים ותחתונים. וסדרי פרקי המרכבה.

הים. מוחין חדשים אחרים.  $^5$ ושבכל פעם שמתפללין יוגרם תקונים חדשים בסדור העולמות והכחות והמשכת מוחין חדשים אחרים.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>שמעת שתקנוה עד ביאת הגואל ב״ב לא היה ולא יהיה שום תפלה בפרטות דומה לחברתה שקודם לה ואחריה כלל. דלבושין דלביש בצפרא לא לביש ברמשא ודלביש ברמשא כו׳ כמ״ש בתקונים תכ״ב. וכן כל יום לחברו שלפניו ואחריו.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>ולכן ארז״ל (חגיגה ט׳ ע״ב וברבה במדבר פ״ט) מעוות לא יוכל לתקון זה שביטל ק״ש כו׳ או תפלה כו׳. וכמ״ש באורך בפע״ח פ״ז משער התפלה ע״ש.

והוא בלתי אפשר אם לא ע"י הנבואה העליונה ורוח קדשו ית' אשר הופיע עליהם הופעה עצומה בעת תקון $^8$ נוסח מטבע התפלה והברכות.

<sup>.</sup>שם הוא ית״ש בפיהם אלו התיבות ספורות וגנוזות בתוכם כל התקונים $^9$ 

Having said all of this, we understand clearly that no one can truly get to the bottom of the meanings of the prayer service nor which path of light each individual word hews before it<sup>1</sup>.

It is with this in mind that we have brought this selection. We based our choices on several criteria:

- In general, preference was given to explanations given by the Talmud Bavli and the main Rishonim thereon.
- We used a strong selection of the more popular and profound recent commentaries such as Rav Schwab, The World of Prayer and Rav Hirsch.
- We used a lot of commentaries which are not commentaries on the Siddur but rather commentaries on Chumash or other.
- We tried, in general, to balance clarity with depth.
- We focused more on the overview of prayers rather than on a line-by-line commentary.

<sup>:</sup>לזאת מי הוא אשר עמד בסוד ה' על עומק כוונתו ית"ש. איזה דרך ישכון אורה של כל תיבה פרטית מהם  $^1$ 

## A- BIRKAS HASHACHAR

#### Birkas HaTorah

ּבָּרוּךָ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם אֲשֶׁר קִדְּשָׁנוּ בְּמִצְותִיו וְצִוָּנוּ לַעֲסוֹק בְּדַבְרֵי תוֹרָה :וְהַעֲרֶב נָא יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ

בַּרוּךְ אַתָּה יָהוֹנָה אֱלֹהֶינוּ מֶלֶךְ הַעוֹלֶם. אֲשֶׁר בָּחַר בָּנוּ מָכֶּל הָעַמִּים וְנַתַן לָנוּ אֶת תּוֹרָתוֹ :בַּרוּךְ אַתָּה יְהוֹנָה. נוֹתֶן

## Source & Structure

The first Brochos we make are Birkas HaTorah. Unlike most Brochos, these Brochos are Torah mandated<sup>1</sup>. They are the only Torah mandated blessings that are said before doing a Mitzvah. (The only other Torah-mandated blessing, Birkas HaMazon, is said after we eat and not before doing a Mitzvah), for the Torah is our link with eternity<sup>2</sup>. We say the Birkas HaTorah before we say the Birkas HaShachar, which deal with our physical well-being. This ensures that we understand the purpose for which all our faculties and possessions were created<sup>3</sup>.

Like other parts of the Tefillah, the Brochos we have are a synthesis of various opinions in the Gemorrah<sup>4</sup>. The Rishonim are not sure whether Birkas HaTorah count as two or three separate Brochos. To fulfill all opinions we say the second Brocha, with a Vav, in order to continue the first<sup>5</sup>. We also say the end of the first

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת ברכות דף כא ע"א: אמר רב יהודה .... מנין לברכת התורה לפניה מן התורה שנאמר כי שם ה' אקרא הבו גדל לאלהינו

וז"ל המ"ב זס מז ס"ק א: ברכת התורה - עיין בשאגת ארי' סי' כ"ד דמסיק שברכת התורה הוא מן התורה ... אחר דהרבה ראשונים (הלא המה הרמב"ן והחינוך והרשב"א בפ' ג' שאכלו) סוברים דבה"ת הוא מן החורה

מסכת ברכות דף כא ע"א: מה לתורה שכן חיי עולם (ואע"ג שדברים אלה נאמרו כפירכא, מ"מ נ"ל שטעם  $^2$ אמיתי הוא).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>פני יהושע ברכות דף יא ע"ב: ועוד לפי שראו להקדים ברכת התורה קודם לכל ברכות השחר שהם ברכת הודאה מענין עולם הזה ועניני הגוף וכיון שעיקר בריאת האדם בכל העולם לא נברא אלא בשביל תורה כדכתיב אם לא בריתי יומם ולילה וגו' ואפילו ברכת שלא עשני גוי ועבד ואשה לא נתקנו אלא בשביל התורה מדכתיב אם לא בריתי יומם ולילה וגו' ואפשר שזה ואפשר שזה בהשכמה קודם לכל הברכות, ואפשר שזה פירוש הגמרא להדיא בטור לכן ראויה לומר ברכת התורה מיד בהשכמה קודם לכל הברכות, ואפשר ג"כ פירוש הגמרא בנדרים [פ"א ע"א] באמרם על שלא ברכו בתורה תחילה כמו שהארכתי בזה בדרוש ואפשר ג"כ שכך מפרשים מימרא דרב המנונא בסמוך שאמר על ברכת אשר בחר בנו שהיא מעולה שבברכות והיינו לפי שברכה זו היא ברכת הודאה על נתינת התורה מש"ה ראוי להקדימה לשארי ברכות התורה וכדפרישית, כן נראה לי אלא דמלשון רש"י בסמוך לא משמע כן:

⁴מסכת ברכות דף יא עמ' ב: מאי מברך אמר רב יהודה אמר שמואל אשר קדשנו במצותיו וצונו לעסוק בדברי תורה ורבי יוחנן מסיים בה הכי הערב נא ה' אלהינו את דברי תורתך בפינו ובפיפיות עמך בית ישראל ונהיה אנחנו וצאצאינו וצאצאי עמך בית ישראל כלנו יודעי שמך ועוסקי תורתך ברוך אתה ה' המלמד תורה לעמו ישראל ורב המנונא אמר אשר בחר בנו מכל העמים ונתן לנו את תורתו ברוך אתה ה' נותן התורה אמר רב המנונא זו היא מעולה שבברכות הלכך לימרינהו לכולהו:

⁵כתבו רבינו יונה והרשב״א ז״ל דמאן דגריס הערב בלא וי״ו הם בין הכל שלש ברכות. ולמאן דגריס והערב בוי״ו הם שתי ברכות

שו"ע אורח חיים סימן מז (ו) אומר והערב עם וי"ו: הגה וי"א בלא וי"ו וכן נהגו (רמב"ם פ"ז מהלכות תפלה ורשב"א בשם המאור ואבודרהם). אבל יותר טוב לומר בוי"ו:

The Pnei Yehoshua says that the first of these two blessings, ... אשר קדשנו, is a Birkas HaMitzvah (for learning Torah), while the second, אשר, is a Birkas Hodayah (thanking G-d for giving us the Torah, and, according to Rashi, praise of the Torah and of Israel<sup>1</sup>). In Birkas HaShachar, we thank G-d for all our physical gifts. Certainly we have to thank G-d for our eternal gift (that which will bring us to Chayeh Olamis), the Torah<sup>2</sup>.

The Gemorrah describes אשר בחר בנו as the finest of all the Brochos, which is possibly why we specifically say this blessing when we get called up to the Torah. (The fact that we say אשר בחר בנו on its own when we are called up to the Torah is why it begins with Baruch even though it is Samuch to the first Brocha<sup>3</sup>.)

## Meaning

Birkas HaTorah reminds us of Maamad Har Sinai<sup>4</sup> (Tur). אשר בחר לנו refers to the choosing of us as a people at the covenant of Sinai<sup>5</sup>. ונתן לנו את תורתו is referring to the actual giving of the Torah. If G-d created the world for a purpose then He must have a way of revealing this purpose to mankind. That way is revealed in the תורה through the Sinai experience and is therefore the foundation of our faith<sup>6</sup>.

Rabbeinu Yonah and the Rashba say that the first blessing goes on the Written Law whereas the second blessing goes on the Oral Law. If there are 3 blessings, they go on the Written Law, the Mishneh and the Gemorrah<sup>7</sup>. In fact, we say something

משנה ברורה סימן מז (יא) וי"ו - דברכה אחת היא דאלו היתה ברכה בפ"ע היתה פותחת בברוך ואע"ג דסמוכה לחבירתה היא מ"מ כיון דברכות קצרות הן ה"ל לפתוח בברוך מידי דהוי אברכות הבדלה שפותחות בברוך אע"פ שהן סמוכות כיון שהן קצרות והי"א ס"ל דשאני ברכות הבדלה שאינן סמוכות שאם רצה אומר על כל אחד בפני עצמו על הנר ועל הבשמים:

מסכת ברכות דף יא ע"ב: וזו היא מעולה שבברכות. התורה ולישראל: רש"י: לפי שיש בה הודאה למקום וקילוס לתורה ולישראל:

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>פני יהושע על ברכות - דף יא ע"ב ולענ"ד נראה ... דברכת וצונו לעסוק בדברי תורה היינו כמו שאר ברכת המצות וצריך לומר וצונו משא"כ ברכת אשר בחר בנו לא דמי לברכת המצות אלא לברכת ההודאה שמברכין על ענייני עולם הזה שהוא חיי שעה וכ"ש שיש לברך בכל יום ברכת הודאה על קבלת התורה שהיא חיי עולם,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>שיטה מקובצת שם: אמר רב פפא הילכך נימרינהו לכולהו. ואשר בחר בנו אף על פי שהיא סמוכה לחברתה פותחת בברוך לעולם מתוך שהיא באה לפעמים בפני עצמה כשקורין בתורה בציבור

<sup>\*</sup>טור, או״ח מז אוצר התפילות הקדמה (דף 9): יורה שהתורה מן השמים

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> עיין בפחד יצחק, חנוכה, מאמר א, בשם הגר"א

הרמב"ם בעצמו כתב באגרת תימן: "שהוא עמוד שהאמונה סובבת עליו והטענה המביאה לידי אמת $^6$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>המאירי שם: ויש מפרשים שג' הברכות הוא צריך לברך על דרך שאנו מברכים כנגד מקרא משנה ומדרש והם אשר קדשנו וכו' לעסוק בדברי חדושי הרשב"א שם: והרב בעל המאור ז"ל אמר שהן שלש ברכות כנגד מקרא ומשנה וברייתא שקורין בבקר.

from the Chumash, from the Mishneh and from the Gemorrah immediately afterwards so that the blessings are fulfilled<sup>1</sup>. Later, we repeat this cycle with the Psukim from the Korbanos, the Mishneh of איזהו מקומן and the Beraaisa of רבי ישמעאל. These latter would be sufficient, but because we may get up before dawn and the Korbanos would not yet apply, we say the first grouping as well<sup>2</sup>.

## *Tefila and Torah:*

There is a connection between Torah and Tefilah which we will see repeatedly throughout the Siddur. Not only are the blessings for the Torah included here (and therefore the Torah pieces that come immediately afterwards), but many sections of the Torah are included in the prayer service. The Sages defined the difference between Torah and Tefillah as the difference between and Tefillah as the difference between איס (Tefillah) and איס (Torah). The Gra, explained by the Mesech Chochma, states that prayer is called הצלה, implying that it is effective at rescuing one's bodily needs, material needs or even immediate spiritual needs (being that it refects the needs of the hour), rather than affecting the soul in some permanent way. Torah, however, is called הצלה, for it affects the essence of our soul.

ְוָהַעֲרֶב נָא יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ אֶת דִּבְרֵי תוֹרָתְךָ בְּפִינוּ וּבְפִיּוֹת עַמְּךָ בֵּית יִשְׂרָאֵל. וְנִהְיֶה אֲנַחְנוּ וְצֶאֱצָאֵינוּ. (וְצֶאֱצָאֵי

## Birkas HaTorah & Children:

Birkas HaTorah includes the words וצאצאינו וצאצאי צאצאינו - our children and our grandchildren. For, one who will see three generations of Talmidei Chachamim will merit an unbroken chain of Torah knowledge in his descendents. (The Mishneh Brurah says, however, that this is already accounted for in the word נאצאינו $^{5}$ .)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ברכת כוהנים (מקרא), אלו דברים שאין להם שעור (משנה), אלו דברים שאדם אוכל פירותיהם בעולם הזה (גמ')

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>פני יהושע ברכות דף יא ע"ב: בא"ד והצרפתים נוהגים כו' עד סוף הדיבור. נראה לי דאע"ג דמסתמא אומרין פרשת התמיד ומשנת איזהו מקומן וברייתא דרבי ישמעאל כמ"ש התוס' פ"ק דקידושין (דף ל' ע"א) וכ"כ הטור או"ח (סימן מ') אלא לפי שאין אומרים עניני הקרבנות אלא ביום דוקא ולפעמים שאדם משכים קודם עלות השחר שאין לומר קרבנות מש"ה נהגו לקרות פסוקים של ברכת כהנים ומשנת אלו דברים כו' סמוך לברכת התורה ממש (ע"ש עוד צירוץ)

מסכת שבת דף י

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>משך חכמה על דברים פרק יג פסוק ו: המוציא אתכם מארץ מצרים והפדך וכו' - עיין ביאור הגר"א באדרת אליהו ... כי תפלה הוא בגדר פדיון, ותורה בגדר הצלה,... לכן תפלה בגדר חיי שעה (שבת י'), ... שאינו חל על עצם הנפש,... אבל תורה שהיא חיי עולם ודבוקה אל הנפש בעצמו,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>משנה ברורה סימן מז (ט) והערב נא - ויש מדקדקין להוסיף וצאצאי צאצאינו כי כל מי שהוא ת״ח ובנו ובן בנו ת״ח שוב אין התורה פוסקת מזרעו שנאמר לא ימושו מפיך וגו׳ וא״צ לכך כי בכלל וצאצאינו הוא ג״כ בני בנים ומ״א):

The Mishneh Brurah stresses that it is not enough to teach one's children Torah and/or send them to Torah schools; one must also doven for his children to always have Torah on their lips and be righteous with good character. One can have special intention for this when saying the word אהבה in this section, during אהבה, and when saying ובא לציון (by the words רבה). <sup>1</sup>

```
ּיְבָרֶכְרָ יְהֹוָה וְיִשְׁמְרֶרָ : יָאֵר יְהֹוָה פָּנָיו אֵלֶירָ וִיחֻנָּךַ: יִשָּׂא יְהֹוָה פָּנָיו אֵלֶירָ וְיָשֵׂם לְרָ שָׁלוֹם²:
אֵלוּ דְבָרִים שֶׁאֵין לָהֶם שִׁעוּר. הַפֵּאָה וְהַבִּכּוּרִים וְהָרְאָיוֹן וּגְמִילוּת חֲסָדִים וְתַלְמוּד תּוֹרָה³:
אֵלוּ דְבָרִים שֶאָדָם אוֹכֵל פֵּרוֹתֵיהֶם בָּעוֹלֶם הַזֶּה וְהַקֶּרֶן קַיֶּמֶת לוֹ לָעוֹלֶם הַבָּא. וְאֵלוּ הַן. כִּבּוּד אָב וָאֵם. וּגְמִילוּת
```

Having said blessings over the Mitzvah of learning Torah we now immediately fulfill the Mitzvah with three sections: one from the Written Torah, one from the Mishneh and one from the Gemorrah.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>משנה ברורה סימן מז (י) ואשר בחר - ותמיד תהיה תפלת האב והאם שגורה בפיהם להתפלל על בניהם שיהיו לומדי תורה וצדיקים ובעלי מדות טובות ויכוין מאוד בברכת אהבה רבה ובברכת התורה בשעה שאומרים ונהיה אנחנו וצאצאינו וכן כשאומר בובא לציון למען לא ניגע לריק ולא נלד לבהלה:

במדבר ו כד-כו $^2$ 

 $n^3$ ווווה פאה א א

מס׳ שבת קכז ע״א

## Asher Yatzar - Elokai Neshama

בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם אֲשֶׁר יָצַר אֶת הָאָדָם בְּחָכְמָה וּבָרָא בוֹ וְקַבִים וְקַבִים חֲלוּלִים חֲלוּלִים. גָּלוּי

## ומפליא לעשות:

The blessing of אשר יצר should really end with the words כל בשר<u>בורא</u> are really a link between אשר יצר, the blessing on our physical body, and אלוקי נשמה, the blessing on our spiritual selves – our souls. The fact that these two are joined into one integrated whole so that we relate to ourselves not as two things but as one 'me' is a פלא, a mystery performed by G-d which we cannot explain  $^1$ . (Ramoh, Groh, Pachad Yitzchak)

אֱלֹהַי. וְשָׁמָה שֶׁנָתַתָּ בִּי סְהוֹרָה הִיא. אַתָּה בְרָאתָה. אַתָּה יְצַרְתָּה. אַתָּה וְפַחְתָּה בִּי. וְאַתָּה מְשַׁמְרָהּ בְּקרְבִּי. וְאַתָּה

## אלוקי נשמה:

We say אלוקי נשמה upon awakening. At night, the higher parts of our souls go up to Shamayim and are returned to us each morning; a daily mini-enactment of Techiyas  $HaMeisim^3$ .

Sleep is not just a physical rejuvenation – it is also a spiritual rejuvenation. A person can have a spiritually negative day (נפילת המוחיץ), go to sleep and wake up spiritually refreshed. When one sleeps he relinquishes control of his conscious thoughts as well as his soul (הסתלקות המוחיץ), which allows the soul to refresh itself for the next day<sup>4</sup>.

Page 11 of 178

רמ"א או"ח סוף ס"א: שמפליא לעשות במה ששומר רוח האשם בקרבו וקושרו דבר רוחני בדבר גשמי ובאבני אליהו המובא בסידור הגר"א: ומפליא לעשות – שיש פליאה באדם שהרי הנשמה אינה צריכה לאכול אלא הגוף אעפ"כ אם לא היה אוכל ד' או ה' ימים היתה נשמתו יוצאת ממנו הרי זה פליאה גדולה וכי מאי איכפת לנשמה שהגוף אינו אוכל אלא הקב"ה זיוגם יחד שתרגיש הנשמה בצרכי הגוף.

שו"ע או"ח ס' מו ס"א: כשיעור משנתו יאמר אלוקי נשמה<sup>2</sup>

<sup>.</sup> אוצר התפילות הקדמה (דף 9): בברכת המחזיר נשמות יורה השארת הנפש ותחיית המתים $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>ספר צדקת הצדיק - אות רלח: רלח) השינה גם היא טובה לחזור ולהתעורר אחר נפילת המוחין בבלבול מחשבות זרות והעדר מחשבות דקדושה ודברי תורה. בעת השינה הוא הסתלקות המוחין ואחר כך חוזר נשמה חדשה כמו שאמרו ז״ל (שוחר טוב תהלים ריש מזמור כ״ה) ויוכל להתחזק מחדש להעמיד מחשבתו כרצון השם יתברך ונשכח כל מה שהיה ביום אתמול. ועל זה הוא הבקשה דברכות (ט״ז ע״ב) ונשכים ונמצא ייחול וכו׳<sup>4</sup> שפעמים מיד בהשכמה הוא מוצא עצמו בריה חדשה כמו שאמרו הקדמונים דבכל יום נעשה בריה חדשה שעל זה תיקנו נטילת ידים שחרית וברכת אלהי נשמה כמובא בבית יוסף. והוא כמו שאומרים המחדש בכל יום תמיד מעשה בראשית וגם האדם מכלל מעשה בראשית והיינו בקומו משנתו יוכל להיות מתחדש לטוב:

## Birkas HaShachar

There are 18 blessings from המעביר שנה to המעביר שנה (including Birkas HaTorah). G-d's Name is therefore mentioned 18 times here, and this number is repeated in the שירת הים, in the Shema and its blessings, in the Shmoneh Esreh and in the נבא לציון. Hence, this idea appears at each level of service<sup>1</sup>. G-d's 4-lettered Name repeated 18 times makes up His Great Name of 72 letters. This Name, in turn, reflects "the fullest unfolding of His wonderworking might". Since each section of prayer reflects a spiritual level, G-d's Great Name must not be absent from any one of these levels<sup>2</sup>.

```
בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. אֲשֶׁר נָתוֹלָם. אֲשֶׁר נָתוֹלָם. אֲשֶׁר נָתוֹלָם. אֲשֶׁר נָתוֹלָם. שֶׁלֹא עָשֵׁנִי גִּוֹי (לנקבה גּוֹיָה):
בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. שֶׁלֹא עָשֵׁנִי גוֹי (לנקבה גּוֹיָה):
בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. שֶׁלָּא עָשַׁנִי אִשָּׁה:
בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. שֶׁעָשַׁנִי פִּרְצוֹנוֹ:
בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. פַּוֹקְשִׁי עִרְיִם - :
בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. מַּלְבִּישׁ עֲרְמִים:
בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶּלֶךְ הָעוֹלָם. מַתִּיר אֲסוּרִים - :
בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. מִנְּיִיר אֲסוּרִים - :
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. מֹמָכִיוֹ מָצְעָדִי גָּרָייִם - :
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. מַשָּׁנִשְׁה לִּי בָּלְ צְרְכִּי:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. מַמָּכִיוְ מִצְעָדֵי גָּרָי :
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. מִּעְשָׁה לִי בְּלְצִרְי.:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. אוֹעָרָשׁ הַּעַיִי יְבִּרְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלְבְ הָעוֹלָם. מִּלְיָם. מִּשְׁרָשְׁהָ בְּלְבִינוּ מְלְבָינוּ מֶלְבְ הָעוֹלָם. מוֹמָר יִשְׁרָאֵל בִּנְבוּרָה:
בְּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. הַּמַּעְבִיר שֶׁרָא בַּתְּה יְהֹוָה אְלֹהֵינוּ מֶלְבְיִם הְעוֹלָם. הַמַּעְבִיר שָׁהָה בְּתוֹנְהָת בְּבִיוֹ וְמִלְפָּיֶרְ יְהֹוֹה אֱלֹהֵינוּ נַאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ שְׁתִּרְגִילְנוֹ בְּתוֹנְתְּלָב יְרָוֹלְם בְּמִלְוֹת לָא לִידִי הִינוּ הָאלֹהָינוּ נַאלֹהֵינוּ נַאלֹהֵינוּ בָּלְנִי בְּעִרְיִבְינוּ שְׁבָּלְתִינוּ שְׁבָּרְינוֹ שְׁבִּבְעוֹנוּ בְּתוֹנִים וֹנִילְ בִּילְנוֹי בְּתְלְבִים בְּיתְרְיבּי בְּתְּבְיבִי בְּיוֹב בְּתְיבְּלְנוֹ בְּבְיתְנִי בְּעִיבְים בְּיוֹנוֹ בָּבלְתִי בְּתְּבְיב בְּתְבְּיִבְיוּ בְּיתְנִים בְּיתוֹ בְּים מִילִם בָּי בְּלְיבִי בְּיִבּילְ בְּיִבְּיִים בְּיתְלְים בְּיִבְּילְ בְּילְבִים בְּיִים בְּיִבְיּים בְּיוֹבְיוֹי בְּיִבְּיוֹים בְּיִבְּיוֹים בְּעְלְיִים בְּילְ בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיוֹים בְּל
```

Based on the Gemorrah, the Shulchan Aruch states that when one hears the voice of the cock crowing, he should bless, *He who gives the cock Binah;* when he gets dressed, he blesses *He who clothes the naked;* when he places his hands on his eyes he blesses, *He who gives sight to the blind;* when he sits up, he blesses *He who frees those who are bound;* when he stands up he blesses *He who raises up those who are bent over*<sup>10</sup>: ....

```
<sup>3</sup>ע"פ איוב ל"ח: ל"ו
4תהלים קמ"ו: ח'
5תהלים קמ"ו: ג'
1תהלים קמ"ו: ח'
7ע"פ תהלים קל"ו: ו'
8ע"פ תהלים ל"ז: כ"ג
9ישיעה מ': כ"ט
```

<sup>10</sup>שו"ע או"ח ס' מו ס"א: כשישמע קול תרנגול יברך הנותן לשכוי בינה, כשלובש יברך מלביש ערומים, כשיניח ידיו על עיניו יברך פוקח עורים, כשישב יברך מתיר אסורים, כשזוקף יברך זוקף כפופים, כשיניח רגליו בארץ ידיו על עיניו יברך פוקח עורים, כשנועל מנעליו יברך שעשה לי כל צרכי, כשהולך יברך המכין מצעדי גבר, יברך רוקע הארץ על המים, כשנועל בגבורה ... כשמשים כובע או מצנפת בראשו יברך עוטר ישראל בתפארה, כשיטול ידיו יברך על נטילת ידים, שירחץ פניו יברך המעביר שינה מעיני וכו'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>The idea of 18 also appears in the יהי כבוד, where there are 18 verses.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>The World of Prayer, pgs. 30-31

However, today we wait until we get to Shul to say these blessings. This is both to ensure that we have washed our hands (Netilas Yadayim) as well as to allow those who don't know how to say these blessings to hear them from others<sup>1</sup>.

בַּרוּך אַתַּה יָהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הַעוֹלֶם. שֶׁלֹא עַשֶׂנִי גוֹי (לנקבה גוֹיַה):

Menachos (מנג): A person is obligated to say three blessings every day i.e.

שלא עשני גוי שלא עשני עבד שלא עשני אשה

The Gemorrah tells of an additional blessing:

שלא עשני בור

but rejects this as a requirement<sup>2</sup>.

And the Mahri Mintz wrote that the reason that [the Sages] instituted to say these three blessing in the negative rather than wording them 'Blessed is He who made me a Jew', 'Blessed is He who made me a free man', 'Blessed is He who made me a man' is because Chazal concluded that it would have been better had man not been created at all. And the meaning of man here is referring to his intelligent soul (נפש המשכלת) (for which man is called Adam and by which he is distinguished from other living beings), that it would have been better for this intelligent soul to have remained in its original, purely spiritual, state than to have been brought down into the body of man. For G-d's purpose in bringing the soul down from its holy source and placing it in the body of man was to add yet more Shleimus to this soul [which it can achieve through] this world, the world of action. [It can do so] by choosing good and walking in the ways of Hakadosh Boruch Hu, observing His mitzvos, chukos and 'toros'. But since man's natural inclination is to pursue his 'taavos' and to do evil, it would therefore have been better if the soul would have remained in its purely spiritual state. Therefore, we cannot justify saying these blessings in the positive form, for it is clear that it would have been better if man had not been created, neither male nor female, neither Jew nor non-Jew, neither free-man nor slave. However, since in the end G-d's Wisdom did decree the creation of man, it behooves us to praise and thank His Great Name that he did not make us a slave, non-Jew or woman<sup>3</sup>.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>שו"ע שם (ב) עכשיו מפני שאין הידים נקיות וגם מפני עמי ארצות שאינם יודעים אותם נהגו לסדרם בבהכ"נ ועונין אמן אחריהם ויוצאים ידי חובתן:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מנחות מג :תניא היה ר"מ אומר חייב אדם לברך שלש ברכות בכל יום אלו הן שעשאני ישראל (והגירסא הנכונה - שלא עשאני גוי) שלא עשאני אשה שלא עשאני גוי רב אחא בר יעקב שמעיה לבריה דהוה קא מברך שלא עשאני בור אמר ליה כולי האי

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>וכתב מהר"י מינץ הא דתקנו לומר שלש ברכות אלו בדרך שלילה. ולא תקנו ברוך שעשני יהודי ברוך שעשני ברוך שעשני מהר"י מינץ הא משום שאחז"ל נמנו וגמרו שטוב לאדם שלא נברא משנברא. ור"ל כי יותר טוב לאדם היינו לנפש המשכלת שלו (אשר בעבורה נקרא אדם ובההוא נבדל משאר בעלי חי) להשאר במציאותה הרוחני כבראשונה משנברא בגוף. משום שזה שלקחה הקב"ה ממקור הקדושה והכניסה בגוף האדם. הוא כדי שתוסיף שלימות על שלימותה בעולם הזה עולם המעשה. כשתבחר בטוב ותלך בדרכי הקב"ה לשמור מצותיו חוקותיו ותורותיו. אבל כיון שנוטה האדם אחר כל התאוות ועושה רע א"כ טוב היה לו שהיה נשאר הנפש במציאתו הרוחני. ולכן לא יצדק לברך ברכות אלו בדרך חיוב. כי ודאי נוח לו לאדם שלא נברא לא איש ולא

When a person says this blessing, he should reflect whether he does not have a non-Jewish attitude or approach reflected in any of his limbs or other part of himself.<sup>1</sup>

#### שלא עשני גוי.

Being Jewish is a responsibility, yet we view this as a privelage. There are many more demands made of us because we are Jewish, but we see these as opportunities and not as burdens.

בַּרוּךָ אַתָּה יִהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךָ הָעוֹלֶם. שֶׁלֹא עַשַּׁנִי עַבֶד (לנקבה שְׁפְחַה):

#### שלא עשני עבד.

We thank G-d for redeeming us from slavery in Egypt and from the back-breaking labor of building with bricks and mortar. As the Rambam writes: *In every generation a person is obligated to see himself as if he has just been redeemed from the Egyptian slavery*<sup>2</sup>. The Sefer HaChareidim adds that since we see that we have an obligation to thank G-d for the kindness He did to our fathers in Egypt, surely we have to thank G-d for all the kindness that He does for us from the time that He formed us in the womb<sup>3</sup>.

#### בַּרוּךָ אָתַה יָהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךָ הַעוֹלֶם. שֶׁלֹא עַשֶׂנִי אָשָׁה:

Men say this blessing because they are obligated in the מצוות עשה שהזמן גרמא (and Talmud Torah) from which women are exempt. They therefore thank G-d for the privelege of extra commandments. (Of the sixty Mitzvos which apply to men today,

ועיין בשבות יעקב שיטה אחרת

- .... רש"י: מזכיר חסד המקום וגו'

ותיבות שלום – כרך א, נתיבי דעת עמ' יח: כאשר מברכים בבוקר "שלא עשני גוי" צריך להבונן היטב אם ' אמנם אין בו איזה אבר או חלק גוי

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ספר עולת תמיד: יש לכוון על כך שמודה להשי״ת על מה שפדאו מבית עבדים במצרים והצילו מעבוד עבודת פרך בחומר ולבנים. וכפי שכ ב הרמב״ם (הל׳ חמץ ומצה פ״ז ו): בכל דור ודור חייב אדם לראות את עצמו כאילו הוא בעצמו יצא עתה משעבוד מצרים שנאמר ואותנו הוציא משם. ועל דבר זה צוה הקב״ה בתורה וזכרת כי עבד היית בארץ מצרים ויפדך ד׳ אלוקיך משם

וכן אצל מעשה הבכורים כתיב דברים כו ג: ובאת אל הכהן אשר יהיה בימים ההם ואמרת אליו הגדתי היום ליהוה אלהיך כי באתי אל הארץ אשר נשבע יהוה לאבתינו לתת לנו:

רש"י: ואמרת אליו - שאינך כפוי טובה:

שם (ה) וענית ואמרת לפני יהוה אלהיך ארמי אבד אבי וירד מצרימה ויגר שם במתי מעט ויהי שם לגוי גדול עצום ורב:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>עולת תמיד שם: וכתב הספר החרדים על הפסוק וזכרת את כל הדרך אשר הוליכך ד' אלוקיך זה ארבעים שנה במדבר(דברים ח ב) כי יש ללמוד מזה ק"ו: אם נצטוינו לזכור לדורות החסדים שעשה אם אבותינו, כל שכן שכל אחד מישראל חייב לזכור החסדים שעושה עמנו תמיד לכלל ישראל שמציל אותנו משיני אריות העומדים שמיד עלינו לכלתינו ... וכן חייב כל אחד מישראל לזכור החסדים שגמלו השי"ת מעת שיצרו בבטן אמו, ואז יכנע לפני השי"ת וישוב בתשובה שלימה

Women, who omit שלא עשני generally say the שלא of  $^4$  שעשני כרצונו. Several explanations are brought for this:

1) Tur: It is as if she is confirming the righteousness of the [seeming] bad befalling her<sup>5</sup>.

Women have as much Kedusha in this world as men do, and they get as much reward in the World to Come. There is, in fact, no difference in ultimate purpose and fulfillment in the world as relates to men and women.

What counts in Yiddishkeit is getting closer to the Almighty; nothing else matters. G-d wants the maximum closeness possible between Himself and any human being. Hence, women get as much reward for their way of serving G-d as men do for theirs, i.e. each has equal opportunity to get close to G-d through their role<sup>6</sup>. Moreover, women have no less Kedusha in this world than men do. As Rav Moshe Feinstein points out, women are generally commanded in all the Mitzvos [and require a specific exemption in this case]. For the commandment to keep the Mitzvos arises only as a result of the holiness of the Jewish people, and all the verses having to do with this holiness were said to the women as well. This is true also of the beginning of the acceptance of the Torah, i.e. והייתם לי סגולה ואתם תהיו לי...גוי קדוש. For these words were said to Bais Yaakov who are the women and to Bnei Yisroel who are the men. [And similarly, all other references to Kedusha applied equally to the women as

Page 15 of 178

רמב"ם ספר המצוות סוף מ"ע

הנה התבאר לך כי מאלו הששים מצות הכרחיות יש בהן ששה וארבעים מצות שהנשים חייבות בהן ג"כ, וי"ד שאין הנשים חייבות בהן.

<sup>(</sup>ובתשובות הגאונים ס' ק"כ בשם רב סעדיה גאון דיש שלשים מצוות שהאנשים חייבים בהם והנשים) פטורות והרב ירוחם פישל פרלו על סה"מ לרס"ג עשה יד-טו דף קיט והלאה מאריך בביאורו)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>In fact, there are just as many (seven) other מ״ע שהזמן גרמא which women are obligated to do (one of which is disputed). However, the כלל is one of a general מצוות עשה שהזמן from all מצוות עשה שהזמן with all the exceptions requiring a specific למוד to include women.

 $<sup>^{3}</sup>$ רמב"ם פי"ב מהל' עכו"ם הל' ג:

כל מצות לא תעשה שבתורה אחד אנשים ואחד נשים חייבים חוץ מבל תשחית ובל תקיף ובל יטמא כהן למתים. וכל מצות עשה שהיא מזמן לזמן ואינה תדירה נשים פטורות חוץ מקידוש היום ואכילת מצה בלילי הפסח ואכילת הפסח ושחיטתו והקהל ושמחה שהנשים חייבות: (ע"פ מס' קידושין פ"א מש' ז)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Below we will bring the different opinions on whether a women should say this blessing, and, if so, whether she should say it with Shem and Malchus.

טור (או"ח סמ"ו) אבודרהם (סדר שחרית של חול): כמי שמצדיק את הדין על הרעה הבאה עליה $^{5}$ 

ילקוט שמעוני שופטים ילקוט ד: $^6$ 

ודבורה אשה נביאה מה טיבה של דבורה שנתנבאת על ישראל ושפטה אותם והלא פינחס בן אלעזר עומד מעיד אני עלי את השמים ואת הארץ בין גוי בין ישראל בין איש בין אשה בין עבד בין שפחה הכל לפי מעשיו של אדם רוח הקדש שורה עליו.

For wherever the idea of Kedusha is mentioned with reference to the Jewish people, it was said to women as well, and therefore they also make the blessing אשר אשר, even in when they are performing Mitzvos from which they are exempt. [Therefore, their exemption from time-based Mtizvos] is a Kula for whatever reason HaSh-m had for wanting to be maikel on women, but not because of any deficiency, chas veShalom.

And, included in the obligations between spouses is the obligation for a husband to honor his wife and for a wife to honor her husband without any differentiation. Moreover, many women were prophetesses, and all the laws of prophecy which applied to a man applied to them. In fact, in many places in Tanach and in Chazal, women are praised even more than men are. And there is no hint of any denigration to their honored status, and certainly we cannot look to their exemption from Talmud Torah and from Mitzvos any reason to think to the contrary.

#### 2) The Yeshuos Yaakov:

In the Bamidbar Raba, it is stated that [when the words Naaseh Adam (i.e. G-d says in the plural, "Let us make man") appear in the Chumash,] it means that G-d consulted with the Angels concerning the creation of man as is explained there, since, when a man sins Chas VeShalom, he also creates a blenish in the world of the Angels. Therefore, they have to agree to his creation. And even though no-one can stand in the way of whatever G-d desires, nevertheless it is the way of the humble for the Gadol to consult with the Katan whenever it is relevant to the latter.

However, the creation of the woman was done by G-d's Will alone, for she is a part of man, and just as He would not consult on the head [of man] separately and on the rest of his limbs separately, so too the women is a part of man. And since she

ועיין ביתר אריכות בדברות משה גיטין הערה סה

ובספר חיים טובים של הר׳ חיים ברבי בצלאל (אחי המהר״ל):

דרך העולם שאם נולד בן זכר שהכל שמחים כנגדו, ואומרים שבן **זכר** בגימטריה **ברכה**. אבל **נקבה** בגימטריה **בקללה**, ולכך הכל עצבים כנגד לידת הנקבה. ולכאורה נראה שהמאמר שאמרו רבותינו זכרונם לברכה (בבא בתרא טז, ב) אשרי מי שבניו זכרים, אוי למי שבניו נקבות מסכים לזה. **אבל חלילה להתרעם על מעשה השם יתברך ועל יצוריו**. ואיך יאמרו רבותינו זכרונם לברכה אוי על מי שבניו נקיבות, ולך אל האמן אשר יצרה! ולכך נראה כי בניו האמור במקום זה, רוצה לומר **זרע**, כמו (דברים כה, ה) **ובן אין לו**, שרוצה לומר זרע, שהרי אף הבת פוטרת מחליצה, וכולל זכרים ונקיבות. ושניהם אם הם עושים כמעשה הזכרים המחויבים במצות, אשרי לו לאב, שאפילו הנקיבות חשובות לו כזכרים, כענין שנאמר (דברים לג, כד): "ברוך מבנים לאשר", שבנותיו היו בכלל ברכה יותר משאר הבנים (בראשית רבה עא, י). וכן בפרק מי שמת (בבא בתרא קמא, א) אמרינן דבנתה דרב חסדא הוו עדיפי לה מבניו, לפי שחתניו היו גדולי הדור—רבא, ורמי בר חמא, ומר עוקבא. אבל מי שבניו הזכרים עושים כמעשה הנקיבות, ודאי אוי ואוי לפי שהם תוגה לאב, ויותר היה בוחר בנקיבות.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>אגרות משה אורח חיים ח"ד סי' מט:לענין קדושה שוות (הנשים) לאנשים ...צריך לדעת כי אין זה בשביל שנשים פחותות במדרגת הקדושה מאנשים דלענין הקדושה שוות לאנשים לענין שייכות החיוב במצות שרק מצד הקדושה דאיכא בישראל הוא ציווי המצות וגם לנשים נאמרו כל הקראי דקדושה בין תחלת תנאי קבלת מצד הקדושה דאיכא בישראל הוא ציווי המצות וגם לנשים נאמרו כל הקראי דקדושה בין תחלת תנאי קבלת התורה והייתם לי סגולה ואתם תהיו לגוי קדוש שנאמר לבית יעקב אלו הנשים ותהיד לבני ישראל אלו האנשים, ובין ואנשי קדש תהיון לי שבמשפטים והייתם קדשים דשמיני וקדשים תהיו והייתם קדשים שבפ' קדשים וכי עם קדוש אתה לה' שבפ' ראה ובכל מקום שנמצא ענין קדושה דישראל נאמר גם לנשים, ולכן גם הנשים מברכות בלשון אשר קדשנו במצותיו כמו האנשים אף על המצות שלא חייבתן תורה, ורק שהוא קולא מאיזה טעמי השי"ת שרצה להקל לנשים כדלעיל ולא מצד גריעותא ח"ו, ובה חיובים בין איש לאשתו איתא חיוב הכבוד על האיש לאשתו ועל האשה לבעלה בלא שום חלוק, והרבה מהנשים שהיו נביאות ויש להן כל דני בצא שבאנשים, ובהרבה דברים נשתבחו בין בקראי בין בדברי חז"ל עוד יותר מלאנשים, וליכא שום זלזול בכבודו ובכל דבר בזה שנפטרו מלמוד התורה וממצות שהזמ"ג וליכא כלל שום סבה להתרעם כלל....

completes man, she is created by the Will of G-d without consulation with the Angels. And this is why she blesses ShaAsani Kirtzono, i.e. according to the Ratzon of HaKadosh Boruch Hu alone, without consultation with the Angels<sup>1</sup>.

## 3) Maggid Taalumos:

It says in Brachos (00), "Rav Ami says, There is a seeming contradiction in the pesukim. On the one hand it says, 'Male and female He created them' [in the plural]. Yet another verse states, 'He created man in the Image of G-d' [in the singular]. How can this be? For in the beginning He thought to create two but in the end He only created one." Therefore, when HaSh-m took the side [of man] and created the female, His Thoughts, which is the same as His Will, were completed. Therefore, a woman blesses ShaSani KirZono<sup>2</sup>.

## 4) Rabbi S.R. Hirsch

The woman, since she needs neither the Mitzva of Talmud Torah nor time-based Mitzvos because she is more in natural harmony (מוכנת יותר) with Olam Haba and because she has a natural passion for spirituality – thanks HaKadosh Baruch Hu for this blessing that He has made her according to His Will and He has provided her with the goal of being intimately involved with the education of her children and the concern for the Kedusha of the home<sup>3</sup>.

## *5) Taz:*

[She blesses because] there is also a Maala in the creation of the woman for the sake of the existence of the worlds. However the Maala (מעלה) of the man is greater. But she is nevertheless required to bless on her Maala<sup>4</sup>.

Of these five different approaches, two show that women receive a "consolation prize" (though not at the level of man, she is still thankful – although the

Similarly, Rav Elie Munk: The World of Prayer pg. 28-29

:(סק"ד) נ"ט<sup>4</sup>

שׁישׁ מעלה ג״כ בבריאת האשה לצרך קיום העולם, אלא שהמעלה של האנשים גדולה יותר, אבל היא חייבת לברך עכ״פ על המעלה שלה

Page 17 of 178

ישועות יעקב (סמ"ו סק"ה): <sup>1</sup>

מבואר במ"ר נעשה אדם שהקב"ה נמלך במלאכים על בריאת האדם והיינו כמבאור שם, לפי שאם האדם חוטא ח"ו פוגם גם בעולם המלאכים, ע"כ צריך שיסכימו על עשייתו, ואף שאם הקב"ה חפץ מי יאמר לו מה תפעל, אמנם מדרך ענוה כשהדבר נוגע לקטן נמלך הגדול בו.

ואמנם דבריאת האשה עשה הקב״ה ברצונו לבד כי היא חלק מן האדם, וכמו שלא ימלוך על הראש ביחוד ועל שאר אברים ביחוד, כן האשה חלק מן האיש כו׳. וכיון שהיא משלמת את האדם, לכך נבראת ברצונו של הקב״ה בלי המלכת המלאכים, וזהו שמברכת שעשני כרצונו דהיינו כרצון הקב״ה לבד בלי המלכת המלאכים (בספר טעמי המנהגים לו)

<sup>2</sup>מגיד תעלומה (בספר טעמי המנהגים סל"ה):

איתא בברכות דף סא א"ר אבהו רמי כ' זכר ונקבה בראם וכ' כי בצלם אלקים עשה את האדם הא כיצד כי בתחלה עלה במחשבה לברא ב ולבסוף לא ברא אלא אחד ע"כ וא"כ כשלקח הש"י את הצלע וברא ממנה נקבה הנה נשלמה המחשבה שהוא הרצון ולכך מברכת שעשני כרצונו

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>רש"ר הירש (סידור; ויקרא כג מג, קטע האחרון; כלשון ההליכות בת ישראל פ"ב סקי"ג. האשה מכיון שאינה זקוקה למצות ת"ת ולכל מ"ע שהז"ג בהיות נפשה מוכנת יותר לחיי העולם הבא ובהיות בעלת התלהבות קודש טבעית - מודה היא להקב"ה בברכה זו שעשאה כרצונו והטיל עליה ייעדיה הקשורים לחינור בניה ובדאגה לקדושת ביתה וכו'

negative formulation of the three שלא עשני is because of a side issue<sup>1</sup>) and three show that this blessing reflects a certain advantage which a woman has (she was created only by G-d, she represents the completion of G-d's original creative Will, she is more naturally spiritual).

However, a deeper look shows that no consolation prize was given to women. For, it was not the Sages who gave her such a blessing – women themselves created this blessing, putting this explanation in a totally different light.<sup>2</sup> It is true that the Brocha for man is definitely because of a certain Zechus, i.e. that he has more Mitzvos than woman<sup>3</sup>. However, the context of the Brocha in Birkas HaShachar (and not in the Shmoneh Esreh or even in Psukei DeZimrah) makes it clear that this Zechus was never intended to reflect a judgement about the overall status of man in relation to woman.

Initally a minhag which many poskim say women accepted as an obligation, this Brocha is still shrouded in controversy. Nevertheless, the fact that women themselves initiated it sheds a totally different light on its meaning and implications. Rather than praising G-d for a consolation prize, its very existence is a pean of glory to women's spiritual greatness.

It would seem that this is the only ברכה in history which developed through a part of the Jewish nation's spiritual creativity and not as a specific תקנת חזייל. This explains why the blessing is not a direct contrast to the one that men make and is

ועיין בשבות יעקב שיטה אחרת

λ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ענף יוסף (כפי הב״ח, הט״ז, ועוד) וכתב מהר״י מינץ הא דתקנו לומר שלש ברכות אלו בדרך שלילה. ולא תקנו ברוך שעשני יהודי ברוך שעשני בן חורין. ברוך שעשני איש. הוא משום שאחז״ל נמנו וגמרו שטוב לאדם שלא נברא משנברא. ור״ל כי יותר טוב לאדם היינו לנפש המשכלת שלו (אשר בעבורה נקרא אדם ובההוא נבדל משאר בעלי חי) להשאר במציאותה הרוחני כבראשונה משנברא בגוף. משום שזה שלקחה הקב״ה ממקור הקדושה והכניסה בגוף האדם. הוא כדי שתוסיף שלימות על שלימותה בעולם הזה עולם המעשה. כשתבחר בטוב ותלך בדרכי הקב״ה לשמור מצותיו חוקותיו ותורותיו. אבל כיון שנוטה האדם אחר כל התאוות ועושה רע א״כ טוב היה לו שהיה נשאר הנפש במציאתו הרוחני. ולכן לא יצדק לברך ברכות אלו בדרך חיוב. כי ודאי נוח לו לאדם שלא נברא לא איש ולא אשה לא יהודי ולא גוי לא בן חורין ולא עבד. האמנם מאחר שכך גזרה חכמתו לברוא את האדם. עלינו לשבח ולברך לשמו הגדול שלא עשני גוי, עבד, אשה:

 $<sup>^2</sup>$ It is not mentioned in any of the Talmudic sources dealing with these blessings i.e. the ברייתא , who appears to be the earliest source to mention this ברכה, says that it is a מנהג for women to say this ברכה which was apparently something initiated by them (although by the time of the שלחן הווף it already had the status of הלכה הלכה (מו: אות ד) פרי חדש (והנשים מברכות - הלכה says that it in the ערוך וה מוס ווחדש ווידים ווידים ווידים ווידים אר"י ווידים ווידים ווידים אר"י ווידים ווידים ווידים אר"י ווידים אר"י ווידים ווידים אר"י ווידים ארשור ווידים אר"י ווידים ארשור ווידים ארשור ווידים ארלכות ווידים ארלכות שווידים אווידים ארלכות שווידים אווידים אווידים ארלכות שווידים אווידים אווידים ארלכות שווידים אווידים ארלכות שווידים ארלכות אווידים ארלכות שווידים ארלכות אווידים אווידים ארלכות אווידים ארלכות אווידים אווידים ארלכות שווידים אווידים ארלכות אווידים אווידים ארלכות אווידים אווידים ארלכות אווידים ארלכות אווידים ארלכות ארלכות אווידים ארלכות ארלכות ארלכות ארלכות אווידים ארלכות ארלכו

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>This is indeed the understanding of the ירושלמי ברכות ט: א and the תוספתא ברכות פ״ו כג which both state that the reason is because "A woman is not obligated in "מצוות"

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Hence the opposition of many Sephardi poskim to saying this *Brocha* at all, or to saying it with *Shem* and *Malchus*.

Since the time when אנשי כנסת הגדולה were ברכות, the only ברכות that were added were as a result of Nisim such as the Brochos made before and after the reading of Megilas Esther or those made on the lighting of Chanuka candles.

The Brocha then means: G-d made me a certain way (שעשני כרצונו), i.e. with a unique spiritual potential, since He wants to give to me the maximum possible (He is absolutely good, His giving must therefore be perfect); the way He made me must then be absolutely perfect for what He wants to achieve through me. This insight is indeed worthy of the creative introduction of an extra של with its extra אול מול מול מול ברכה as well. That they did not merit to have been a part of this creative spirituality only adds insight to the fabulousness of the innovation.

What emerges is that the  $\Box \Box \Box$  which a woman makes has positive rather than negative implications<sup>3</sup>. As the Yeshuos Yaakov<sup>4</sup> states: Who made me according to His will, that is, according to the will of G-d alone without any consultation with the Angels<sup>5</sup>.

Rabbi Eli Munk in <u>World of Prayer</u> points out that 'כרצונו, i.e. כרצונו, is never used negatively but only positively. Both he and Rav Shimshon Rephael Hirsch<sup>6</sup> suggest that a woman blesses השם in this form for making her more naturally attuned to His Will than men, who need the extra מצוות to get them to that place<sup>7</sup>.

The lists of morning blessings also include blessings giving thanks that we aren't blind, lame or paralyzed. Clearly, disabled people are not spiritually inferior. G-d does not look down on them. As one of the mussar teachers say: Since everything we possess is only charity from Above, those people who lack things are entitled to boast that they take less charity than the rest of us! So, then, why the blessing? Because we give thanks to G-d for the benefits that we receive in this world regardless of their effect on our standing in the World to Come. Some Torah sources say that is better to be poor than rich, but the rich are still required to thank G-d for their wealth. The blind and the lame might be superior to others, but that shouldn't stop every one else from giving thanks for the chesed of being able to see and walk.<sup>8</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>One could imagine that if not for the above problem males could also have made such a ברכה, i.e *ShAsani Ish*. In fact, there was a time when the שלא עשני גוי of שלא עשני גוי was changed by the censors to שעשה לי ישראל. See the note at bottom of תקון התפילות; some of the מעשה לי ישראל of say that it would be difficult to find a positive formulation which includes male Jews and excludes females.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>שבות יעקוב, ועוד <sup>4</sup>ישועות יעקב ,אורח חיים ,מו: ה

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>שעשני כרצונו דהיינו כרצון הקב״ה לבד בלי המלכת המלאכים

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Commentary to the טידור

 $<sup>^7</sup>$ As we explained in the section "Reasons for מצוות עשה שהזמן ". However, these approaches seem to have appeared only more recently and are not the way the ראשונים explain it, e.g. לבוש ,טור סימן מו and ברכות לד ,ספר טעמי המנהגים quoted by הוא כמי שמצדיק עליו את הדין .עיון תפלה

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Rabbi Yisroel Miller

Therefore, this blessing was never intended as a comprehensive discription of male superiority. Its place in the lowest levels of Shacharis service confirms this <sup>1</sup>.

בָּרוּךָ אַתָּה יִהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. פּוֹקֶחַ עִוְרִים<sup>2</sup>:

#### פוקח עורים:

In the morning, our Nefesh fills our bodies and provides us with renewed life. We first relate to this gift in the negative (He has not made us a slave, etc.), and now we move onto the positive. Sight is the first of these positive praises because it is the most general of our senses<sup>3</sup>.

בָּרוּךָ אַתָּה יִהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הַעוֹלָם. מַלְבִּישׁ עֶרָמִים:

## מלביש ערומים:

This blessing is not only on physical clothing but also on the sensitivity to understand the Kavod of man, the ability to appreciate the idea behind the clothing (i.e. for the capacity to dress in such a way that reflects human glory, כבוד).<sup>4</sup>

Psukei Dezimra corresponds with the next level, Olam HaYetzira, which already relates to G-d's hashgacha, both natural and miraculous. The Shema and its brochos talk about our acceptance (as well as that of the Angels) of G-d's Malchus and the spiritual implications thereof (i.e. the Chosen People and their role in studying the Torah and in history), all reflecting G-d's wondrous guiding Hand. This is the world of Olam HaBriah. Finally, we actually face G-d and speak to Him, corresponding to Olam HaAtzilus, the highest level we can relate to.

That is why the Levush and others say that men are thanking HaShem because they are commanded in extra מלמוד מורה. While it is true that men also have this advantage over women, it is not relevant to this part of the service. Nor is it relevant here to give recognition to the fact that women have בינה יתרה and men do not, or any other advantage women have over men (and vice-versa). The point is that we are not dealing here with the totality of male reality over female reality, just one aspect thereof.

Page 20 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>The dovening is divided into four sections which are really spiritual levels, with a fifth section reflecting the transition of the dovening experience into the world we enter after the dovening. The first level is *Birkas HaShachar*, the second is *Psukei Dezimra*, the third is *Birkas Shema*, and the fourth and highest is the *Shmoneh Esrei*. Each one of these levels is reflective of one of the four *Olamos* – worlds or universes. *Birkas HaShachar* is reflective of *Olam HaMaaseh* – the lowest, most tangible and material world, which is the world in which we act out our daily lives. Therefore, the blessings speak of practical, physical things: He has given us our physical senses (sight), clothing, the ability to sit up, stand and walk, etc.

<sup>&#</sup>x27;תהלים קמ'ו: ח'

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>עולת ראיה עמ' עב: כל סדר הברכות הללו הולך הוא ומפרט את ההודאה של החזרת הנשמה אל קרבו .... והננו מתחילים, (אחרי כל הנשמות היינו הודאה כללית ב)הודאות המפורטות שבדרך שליליה ... (ואז) באים לידי ההודאה המורטת החיובית .... והננו מקדימים ... ביחס להחוש כללי חוש הראיה

<sup>^</sup>עולת ראיה עמ' עב: והנה צוכן הברכה הזאת כפול הוא: הודאה על החוש הנפשי העדין שלנו, שנטע ד' בקרבנו, שהננו על ידו מתלבשים מלבושי כבוד, ועל ההזמנה החמרית המציאותית ... הבגדים לכסות את מערומיהם.

## ַבָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. מַתִּיר אֱסוּרִים¹:

#### מתיר אסורים:

Since man is filled with a soul, a source of movement and energy, his natural state is to yearn for freedom of movement<sup>2</sup>. Spiritually, this is expressed as the desire to grow<sup>3</sup>. However, the state of being אסור, of suffering and affliction, is sometimes necessary for our growth. The transition of being freed from this suffering provides the contrast of going from dark to light, turning the suffering itself into part of the healing. We therefore praise G-d for freeing us from that state which He Himself put us in to begin with - מתיר אסורים.

בַּרוּךָ אַתַּה יִהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. זוֹקֶף כְּפוּפִים 5:

#### ווקף כפופים:

The state of being σειρ, bent over, is one of withdrawal and self-protection against sin. While this guards against bad, it cannot achieve great good either. Man can only fulfull his potential when he is in a state of στις, of standing up straight. On his own, he must be σειρ: he cannot afford the risks of sin. But, after the protective tides of sleep have renewed his energies, it is G-d who raises him up and protects him, physically and spiritually, and this allows him to reach out and express all parts of his inner resources and potential<sup>6</sup>.

 $\cdot^7$ בָּרוּךָ אַתָּה יִהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךָ הָעוֹלָם. רוֹקַע הָאָרֶץ עַל הַמָּיִם

#### רוקע הארץ על המים:

'תהלים קמ'ו: ג'

<sup>2</sup>עולת ראיה עמ' עב-עג: התשוקה החיונית של הנפש שהיא להיות חפשית בתנועתה, בתנועה החמרית ובתנועה הרוחנית

 $^3$ שם: בתנועה הרוחנית, תשוקת התעלות והחדוש

<sup>4</sup>שם: אמנם באים עיכובים ומאסרים כאלה לפעמים, בחיים ובמציאות, כדי להניעם אח"כ יותר את חיי התנועה, להכיר את יתרון האור מתוך החושך, ואת הסגולה החפש וברכת התנועה מתוך המאסרים

⁵תהלים קמ׳׳ו: ח׳

<sup>0</sup>עולות הראייה עמ' עג: ... הכפיפה היא מכווצת בתוכה את המהותיות ... לשימור מכל פגע ... אבל המגמה ההויתית לא תוכל להיות הכפיפה כי אם הזקיפה, התמתחות הכחות ... כולם, להגלות בכל מלא מדתם. ואחר אשר כפפה אותנו השינה לשם מטרת ההגנה והרכישה לקראת עמל החיים מחומר וברוח, והנה בא תור היקיצה והגלות אור הנשמה, והננו מוצאים את עצמנו זקופים, בכל מלא שעור הקומה, החומרי והרוחני ... המתאימה לחיים ... קדושים

'ע''פ תהלים קל''ו: ו' $^7$ 

The fact that we have firm ground under our feet should not be taken for granted. We are saved from floods, tsunamis and hurricanes. Even more basic, we are grateful that G-d divided the waters and created boundaries for them to create the dry land to begin with. As the verse says: גבול שמת בל יעברון בל ישבון לכסות הארץ

Continuing the theme of the previous two blessings, water is the primordial substance created by G-d. Vital to life, its nature is to spread. Land reflects a limiting of those waters. Man requires both qualities, the ability to expand his spiritual horizons as well as the ability to set limits – to direct and guide those horizons. This is the formation of the land over the waters, i.e. G-d puts into us that spiritual balance as reflected in the physical reality of the world<sup>3</sup>.

בַּרוּךְ אַתַּה יִהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הַעוֹלֶם. שֶׁעָשָׂה לִּי כַּל צַרְכִּי:

## שעשה לי כל צרכי.

We thank G-d for all the myriads of tiny things, even for our shoelaces.

Rav Hirsch<sup>4</sup> says that putting on the shoes is a sign of engaging in self-reliant activity. Thus, when the Torah reports someone who is on holy ground, he is often required to remove his shoes as a sign of relinquishing all independence and surrendering to the Holy. This blessing acknowledges, then, that all human achievement stems only from G-d.

בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. הַמֵּכִין מִצְעֲדֵי גָבֶר

#### המכין מצעדי גבר:

The upright human is a marvel of balance resting on two relatively small soles of his feet; his ability to walk, jump, skip and turn without falling over is a remarkable testimony to his agility. There is an exquisite anatomical and biological structure which underlies this, and this in turn reflects a spiritual reality. Spiritually, we start out as a complex nature of opposites and even contradictions. The physical balance teaches that our spiritual growth in the areas of our character traits, our actions, feelings and ideas should all resolve in a balanced human, capable of taking firm,

<sup>1</sup>Rav Elie Munk, pg. 31

<sup>2</sup>ibid

<sup>3</sup>עולות ראייה עמ' עג-עד: החומר הגדול ... והמוקדם בסוד היצירה הוא המים ... ההתפשטות של המים בתכונתם הנזילית, היא הפועלת על הצד של ההרחבה, שאנו צריכים לו במפעלינו החמריים והרוחניים. ולעומת זה הצד המצמצם והמבגש של הארץ ... הוא פועל על הצד הרכוזי שבחיינו ... הארץ המרוקעת על המים פועלת את שני ההפכים הללו, ששניהם מיסדים את בנין החיים:

<sup>4</sup>Quoted in <u>The World of Prayer</u>, pg. 32

spiritual steps on a central spiritual path, the Golden Mean. We thank G-d for giving us this capacity both physically and spiritually 1.

בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. אוֹזֵר יִשְׂרָאֵל בִּגְבוּרָה: בָּרוּךָ אַתָּה יִהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֵלֶךְ הָעוֹלָם. עוֹטֵר יִשְׁרָאֵל בְּתִפְאָרָה:

## <u>אוזר ישראל בגבורה – עוטר ישראל בתפארה:</u>

These are the only two blessings which specifically mention Israel. They illustrate the importance of dress to a Jew. The first Brocha goes on the belt that divides man's sensual from his higher intellectual-spiritual parts ( שלא יהא לבו רואה את) and is a blessing thanking G-d for giving us inner strength, i.e. self-control.

The second blessing talks of our head-covering being a crown of honor for the Jew. It is our glory that we walk in fear of G-d.<sup>2</sup>

בָּרוּך אַתָּה יִהֹוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלָם. הַנוֹתֵן לַיָּעֵף כֹחַ<sup>3</sup>:

## <u>הנותן ליעף כח:</u>

This blessing is not mentioned in the Talmud. Iyun Tefila<sup>4</sup> says that Chachmei Ashkenaz added this as encouragement to the Jews who were suffering endless persecutions.

The body is a hugely complex thing, requiring perfect coordination between all its millions of parts. It takes only small fluctuations to disturb the balance of the body and place the entire system under stress. Indeed, there are continuous bombardments to the body, wear and tear from within, bacteria and larger threats from without. Left to its own devices, the body would rapidly wind down. It is G-d's special chesed to us to place within our souls the energy to replenish the strength and power to renew the body's work every day<sup>5</sup>.

<sup>1</sup>עולות ראייה עמ' עד: שהאדם זקוף הקומה, העומד על בסיס צר פככות רגליו, יוכל עוד להתנועע חליפות במהירות ככה נפלאה, ולא יפול לארץ. רק השווי הנפלא של המשקל, והכח החיוני הפועל החכמת אלוקים פנלאה בשיטת העצבים, שעורקים המיתרים והגידים, המתיחסים לכל אברי התנועה. המבנה הזה ... גם משפיע על התכונה הנפשית של האדם, המלאה כחות הפכיים ומתנגדים, ותעודתה הנכונה היא לשקול את מהלכיה, להעמידם על בסיס השווי הצדק והיושר ... תקון המדות ותקון המעשים, תקון הדעות ותקון הרגשות, במדה נכונה, יבאו עמהם, להוליך את האדם בדרך ישרה במהלך חייו בכלל.

מיט מ': כייט<sup>3</sup>

לעולת ראיה עמ' עה – עו: נפךא הוא הכח הנפשי, הנתון בתוכיותה של הנשמה ... תכונתם הגופנית מגיעים לידי משבר, על ידי המכשולים הרבים העימדים נגדם ... גם אז ... הנשמה מחדש רוח גבורה ונותן כח חדש לעמל החיים ... וזהו כח אלוקי.

Page 23 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>World of Prayer pgs. 32-33

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Rav Aryeh Leib Gordon, quoted in the World of Prayer, pg. 33

#### בַרוּך אַתַה יָהוָה אֱלֹהֶינוּ מֶלֶךְ הַעוֹלֶם. הַמַּעֲבִיר שֶׁנָה מֶעֵינַי וּתְנוּמָה מֶעָפְעַפַּי:

#### המעביר שנה:

The language is doubled: שנה מעיני refers to our spiritual need for reinvigoration, the eyes being the greatest of the senses to connect our soul with the world around us. Hence we thank G-d for removing sleep from these spiritual connectors. תנומה מעפעפי, slumber from my eyelids, refers to our physical need for sleep, for it is our eyelids, more than anywhere else, which feel the effect of tiredness.

וִיהִי רָצוֹן מִלְפָנֶיךְ יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ שֶׁתַּרְגִּילֵנוּ בְּתוֹרָתֶךָ. וְדַבְּקַנוּ בְּמִצְוֹתֶיךָ. וְאַל תְּבִיאֵנוּ לֹא לִידֵי

#### יהי רצון:

This is really the end of the blessing המעביר שנה. The Gemorrah mentions this as Rebbe's personal prayer which he added after the Shmoneh Esreh<sup>2</sup>.

Being awake is not always a good thing. "The sleep of the G-dless is a benefit for themselves and for the world", for while they are asleep they do not sin. Hence we add this prayer for Divine assistance<sup>5</sup>.

מסכת סנהדרין דף עא ע"ב<sup>3</sup>

י"ט" <sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>עולת ראיה עמ' עו: ההכרח של השינה בא בתכונה כפולה ... הכלי המקשר את הנפש אל כל העולם החי ... התביעב של התנומה ... הכח החמרי ... שהמקום היותר מסוים ... להיות מורגש בהם הכרח הדרישה הם העפעפים.

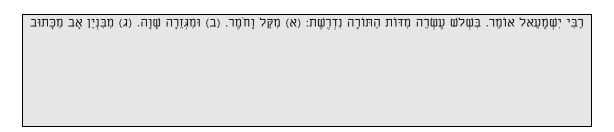
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מסכת ברכות דף טז ע"ב: רבי בתר צלותיה אמר הכי יהי רצון מלפניך ה' אלהינו ואלהי אבותינו שתצילנו מעזי פנים ומעזות פנים מאדם רע ומפגע רע מיצר רע מחבר רע משכן רע ומשטן המשחית ומדין קשה ומבעל דין קשה בין שהוא בן ברית בין שאינו בן ברית ואף על גב דקיימי קצוצי עליה דרבי רב ספרא בתר צלותיה אמר הכי יהי רצון מלפניך

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>World of Prayer, Rav Elie Munk, pg. 33

#### Korbanos- Ray Yishmael

## Why were they Chosen?

The Sages advised us to divide our study into one third Chumash, one third Mishneh and one third Gemorrah. In order to fulfill this, we say verses of Korbanos (פרשת צו), the Mishneh of איזהו מקומן and the Beraasa of Rav Yishmael (= Gemorrah). איזהו מקומן was chosen as the Mishneh representation because there is no Machlokes in the entire chapter¹. Several other reasons are brought in the Tur, amongst them the interesting fact that this Beraaisa has a total of 344 words, and, if we add one for the fact that we read it, we get the same numerical value as משה, which teaches us that the Oral Law was given to Moshe at Sinai together with the Written Law². The Beraaisa of Rav Yismael was chosen because it appears at the beginning of Toras Cohanim which primarily deals with the sacrifices³.



#### רבי ישמעאל אומר:

The Rambam states that the majority of Torah laws are derived from these principles.<sup>5</sup>

There were 1700 of these alone which Osniel ben Kenaz restored after such laws were forgotten during the mourning period for Moshe Rabeinu.

אמנם הדורות ראשונים חולק על זה ואומר שהדרוש רק היה חיזוק להלכה (חלק רביעי פ"ז) רמב"ם הקדמה למשניות:החלק השלישי הדינין שהוציאו על דרכי הסברא ונפלה בה מחלוקת ... ונפסק בהם על פי הרוב

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ספר מנהגי ישורון, ע"י הרב אברהם אליעזר ב"ר אייזיק: טעם שנוהגים לאמר בכל יום קודם פסוקי דזמרה פרשת צו, משנת איזהו מקומן, וברייתא דר' ישמעאל: הוא מסדר רב עמרם גאון ומובא באו"ח סי' ג', עפ"י מה דאיתא בקדושין דף ל':לעולם ישלש אדם שנותיו שליש במקרא, שליש במשנה, שליש בגמרא, ומסיק שם דבכל יום ויום ישלש אדם כן כמ"ש תוס' שם דלא כרש"י, וכ"כ תוס' סנהדרין דף כ"ד בד"ה בלולה כו' ובע"ז דף י"ט בד"ה ואמר רב דימי כו' ע"ש וכמו דאמרינן מיד לאחר ברכת התורה יברכך (במדבר ו' כ"ד) זה מקרא, אלו דברים, (פאה א' א') משנה, אלו דברים, ברייתא (שבת קכ"ז); כן פרשה צו הוא מקרא, איזהו מקומן, משנה, וברייתא דר' ישמעאל, הוא תלמוד כמ"ש המחבר שם סי' ג' דמדרש כתלמוד. ומה שבחרו דווקא איזהו מקומן? לפי שאין בכל אותו פרק מחלוקת (זבחים מ"ז-נ"ז תקנ"ד

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>כתב הטור עוד טעם אחר, דאיזהו מקומן כנגד תמידין תקנום ע״ש, ומשום האי טעמא ניחא, דמותר לאומרו בט״ב כמ״ש שם המחבר.והיא משנה ברורה למשה מסיני ויש בה ג״כ שד״ם תיבות, ועם הקריאה ה״ה כמניין משה, לרמז שהתורה שבע״פ נתנה למשה בסיני(עטז״ק סי׳ נ׳ אות א׳

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>וברייתא דר׳ ישמעאל היא תחילת תורת כוהנים וכיון דרובם על עניין קורבנות שייכים לקורבנות היום. ברייתא דר׳ ישמעאל-ספרא, פתיחה

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>ספרא, פתיחה

 $<sup>^{5}</sup>$ רמר $^{*}$ ח: רור דיני החורה יצאו רווזלווז נוווזרה מדוח ווזהחורה ודרווזח רהח (ווזורווז ווזוי)

- R. Aryeh Kaplan, Handbook of Jewish Thought (pp. 182-3):
- 9.21 Laws and details involving common everyday occurrences were transmitted directly by Moses. However, laws involving infrequently occurring special cases were given in such a way as to be derivable from scripture by hermeneutic rules<sup>1</sup>. Otherwise there would be a danger that they would be forgotten.<sup>2</sup>
- 9.22 Laws which Moses taught directly are referred to as הלכות למשה מסיני. These laws were carefully preserved from generation to generation, and for this reason one never finds a dispute concerning them.<sup>3</sup>
- 9.23 However, in the case of laws derived from hermeneutic rules or logic, occasional disputes can be found. These include all the debates in the Talmud. The Sages thus had the rule, "If it is law, it must be accepted, but if it is derived it can be debated" (אם הלכה נקבל ואם לדין יש תשובה).
- 9.25 Both laws received orally and those derived by hermeneutic rules have the same status as laws written in the תורה and are counted as מצוות דאורייתא. It is only with regard to oaths that are in any way differentiated from laws that are actually written in the תורה.
- 9.26 All laws which were derived from scripture or logic were formally accepted by the סנהדרץ. They then became a part of the תורה שבעל פה and were transmitted from generation to generation.

Sometimes the י"ג מדות סוף שרש שני) came to give chizuk to an existing law. (ספר המצוות סוף שרש שני)

However, there are contradictions to this. (See for example Hilchos Shofar 3:2). Therefore, one must either say that the Rambam is referring only to those things of fundamental importance and that go to the root of the law; or it means that those things that were definitely known to be Halacha LeMoshe MiSinai were not disputed; i.e. there may be a dispute as to what the Halacha Lemoshe MiSinai actually says, but there would never be any dispute that whatever it says is decisive. (Zvi Lampel, <u>The Dynamics of Dispute</u>, pg. 70-71)

Page 26 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>שכל מה שנלמד הם ענפים מ השרשים שנאמרו למשה בסיני (ספר המצוות שרש שני), והי"ג מדות בעצמם הם הלכה למשה מסיני (רמב"ם הקדמה למשניות)

עיין בהקדמה להכתב וקבלה דיון על תכלית הי"ג מדות<sup>2</sup>

<sup>3</sup> רמב"ם הקדמה למשניות. וז"ל בהל' ממרים (א ג): דברי קבלה אין בהן מחלוקת לעולם. וכל דבר שתמצא בו מחלוקת, בידוע שאינה קבלה ממשה רבינו

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>רמב"ן על ספר המצוות שורש שני: שכל דבר הנדרש בתלמוד באחד מכל יג מדות הוא מדאורייתא עד שנשמע אותם שיאמרו שהוא אסמכתא ע"כ. ואע"פ שהוא הבין שלא כך דעת הרמב"ם מ"מ כתב המגילת אסתר בשם בעל זוהר הרקיע שגם הרמב"ם סובר כמו הרמב"ן.

ורש"י בריש מס קידושיו (ד"ה) בכסף ובשטר) קרא ללמוד מיג עיקרים למוד מן הקרא דבסוף דבריו כתב שם שלושת מני קניני אישות, כסף שטר וביאה, "כולהו יחיף מקראי" אבל כסף נלמד מגזירת שוה שקיחה קיחה משדה עפרון, ש"מ דלימוד מאחד די"ג מדות נקרא למוד מן הקרא.

Although in theory we are entitled to use all these principles except for a  $^{1}$ זירת שוה, in practice we are not in a position to use these principles of דרוש today in order to make new laws<sup>2</sup>. Even in the time of חזייל, their usage required an unusual degree of certainty before they could be applied<sup>3</sup>.

ע"ש) וכ"כ בתוס הרא"ש שם וכן מתבאר מדברי הריטב"א ז"ל שם עיי"ש ודלא כפירוש"י שם ....

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מכתב מאליהו מאמר על התורה: וגדרי אופני הדרשות הללו מתוך תורה שבכתב הם מדוייקים בתכלית הדיוק, והם הלכה ממש, ככל ההלכות שנתקבלו מסיני, ונמסרו בתכלית הדיוק. אבל מאז שנאבד ממנו דיוק גדרי הלימודים של ל"ב מדות שהתורה נדרשת בהן<sup>2</sup>, אין לנו רשות לעשות דרשות לעצמנו שנסמוך עליהן להלכה. ואף שלכאורה ידענו את אופני הדרשות לפי מה שנמצאו כל כך הרבה מהן בדברי חז"ל, ונוכל אולי לדמות מילתא למילתא, אולם אפילו אם הגאון היותר גדול בתורה ידרוש על פי השארותיו והכרעות שכלו אין לזה שום בחינת הלכה אלא הוא פלפולא בעלמא. ולפעמים אנו תמהים למה סמכו חז"ל כל כך בודאות על פירוש אחד בדרש הכתוב שדרשו, מאחר שלפי דעתנו המקרא סובל כמה פירושים אחרים. אבל הביאור הוא שהם קבלו את הדרך המדויקת איך לדרוש ולפרש את הכתובים, ורק דרך זו בלבד היא ההלכה ולא הדרכים האחרות.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>מכתב מאליהו מכתב לא (ב): דרש ר' שמעון העמסוני כל אתין שבתורה ופירש מפני סברא עד שבא רבי עקיבא ודרש (פסחים כב:) וכדומה. פשוט וברור שאף שידעו את הל"ב מדות בקבלה למשה מסיני, מכל מקום לא יכלו להשתמש בשום אופן מאופני הדרשות אלא אם כן היה ברור להם שאין טועים בו, היינו שידעו מהלכו לא יכלו להשתמש בשום אופן מאופני הדרשות הלא אם כן היה ברור להם פירכא הוכרחו לדעת שיש כאן איזה פרט לגמרי, ולא היתה להם פירכא בכל התורה כולה, כי אם היתה להם פירכא והנה הפירכא נגד דרשת האתין היתה שנשכח בפרטיות אופני הדרש בחלק המיוחד הזה שהיתה בו הפירכא. והנה הפירכא נגד דרשת האתין היתה לא רק מסברא אלא ממש ממש בבחינת נמנע, דמה שייך לרבות לירא ממנו כמו מהקב"ה...

## **B-PSUKEI DEZIMRA**

The Pesukei DeZimra section of שחרית declares that all that happens in this world can be traced back to G-d. Before man can approach G-d in prayer, any belief in intermediary powers must be removed. The word זמרה comes from the same root as the word תזמור demonstrate that in this section of dovening all obstructions to prayer are eliminated. The positive achievement of the יחיד חי is "to have G-d acknowledged as the Sole Source of Power within the cosmos: יחיד חי"

The verses of פטוקי דומרה deal, in the main, with G-d's world of nature. When we reflect on His greatness as we see it shining through the natural world, we feel connected to Him<sup>2</sup>. This arouses in us joy. therefore prepare us for the higher levels of prayer – ultimately talking to G-d in the Shmoneh Esreh – by putting us in the right frame of mind, that of joy. In fact, when Dovid HaMelech used to say these Psalms, he used to play on his harp to heighten his joy in loving G-d<sup>3</sup>.

The term פטוקי דומרה, "Verses of Singing," is mentioned in Shabbos 118b and refers to this entire Tefillah from ישתבח to ברוך שאמר. When we recite this part of the it is important that we keep in mind that מערה במרוצה כי אם בנחת One is not to hurriedly recite these "songs," but rather, they should be said deliberately<sup>4</sup>. The Ba'er Heteiv<sup>5</sup> adds that none of the words should be skipped or mumbled; each word is to be pronounced as if one were counting money. 6

The daily recital of Pesukei D'Zimrah and the brachos of ישתבח and ברוך שאמר as we know them are not specifically mandated in the Mishnah or Gemara. Nevertheless, this portion of the Tefillah must have been a very old tradition, dating back to the time of the Amoraim and probably even to the Tannaim, because it is alluded to in numerous places in the Gemara.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>World of Prayer, pg. 65. The bracha that closes the פּטוקי דזמרה contains the paralled expression מלך א-ל חי העולמים.

רשפי אש דת, דף צ: התדבקות הנשמה בד' על ידי זה שמתבונן בגדות ד'

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ספר חסידים (ס׳ יח): היה דוד מלך ישראל מנגן בכנור על כל תפלותיו וזמירותיו למלאות לבבו שמחה באהבתו של הקב״ה

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Shulchan Aruch, Orach Chaim 51:8

שלא ידלג שום תיבה ולא יבליעם אלא יוציא מפיו כאילו מונה מעות $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 120: "If there are circumstances in which it is difficult to recite the entire Pesukei D'Zimrah properly in this fashion, it is better to say only a small piece properly than to rush and stumble through the entire section. Thus we find: טוב מעט תחנונים בכונה (Orach Chaim 1:4). This does not mean that we should skip any part of the Pesukei D'Zimrah, but rather, one should at least make an effort to recite one part of it with complete concentration and careful pronunciation."

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Some references are: אמר ר׳ יוטי: יהא חלקי מגומרי הלל בכל יום, Reb Yose said: May my lot be among those who complete Hallel every day (Shabbos 118b). This is explained by the

The general rule is that one precedes Tefillah with praises to ה'.

## **Baruch Sheomar<sup>2</sup>**

בָּרוּךְ שֶׁאָמַר וְהָיָה הָעוֹלָם. בָּרוּךְ הוּא. בָּרוּךְ עוֹשֶׂה בְרֵאשִׁית. בָּרוּךְ אוֹמֵר וְעוֹשֶׁה. בָּרוּךְ גּוֹזֵר וּמְקַיֵּם. בָּרוּךְ מְרַחֵם

ברוך שאמר is the beginning of the second division of שחרית. The Brocha of opens the section and the Brocha of ישתבח concludes it.

There is a remarkable statement recorded in Kabbalistic literature that the ברוך was handed down to the אנשי כנסת הגדולה in a script that came down from heaven. $^4$ 

The word Boruch is mentioned 7 times to show that all aspects of nature (represented by the number 7) come from the same G-dly source.<sup>5</sup>

#### ברוך עושה בראשית:

אמר בן העולם שלש פעמים מובטח בן העולם בן העולם הבא אבינא: כל האומר תהלה לדוד בכל יום שלש פעמים אמר בי אבינא: (Berachos 4b). This refers to אשרי, which is part of the Pesukei D'Zimrah.

Other references to Pesukei D'Zimrah are: 1) Pesachim 118a refers to ברכת השיר as ברכת השיר (according to Reb Yochanan – see Tur 480) 2) המספר בין ישתבח ליוצר אור עבירה היא בידו וחוזר (Talmud Yerushalmi, cited in Tur, Orach Chaim 51). See also Taz (Orach Chaim 51:1) that Pesukei D'Zimrah was instituted by the Anshei Knesses HaGedolah. (Rav Schwab on Prayer pg. 114)

לעולם יסדר אדם שבחו של הקב״ה ואחר כך יתפלל :Brachos 32a

The Gemara finds the source for this in the Tefillah of Moshe Rabbeinu when he beseeched G-d for permission to enter Eretz Yisrael:

ואתחנן אל ה' בעת ההוא לאמר. ה' אלקים אתה החלות להראות את עבדך את גדלך ואת ידך החזקה אשר מי א-ל בשמים ובארץ אשר יעשה כמעשיך וכגבורתך. אעברה נא ואראה את הארץ הטובה וגו'.

Thus we see that the Tefillah of Moshe Rabbeinu that he be allowed to enter Eretz Yisrael is preceded by words of praise to G-d (Rav Schwab on Prayer pg. 115)

<sup>2</sup>In Sefer Yuchsin we find that upon the appointment of a new Reish Galusa, Exilarch, in the "Neo-Persian Empire" of Babylonia and adjacent countries, where the Jews enjoyed a certain autonomy, there would be a celebration in honor of the new leader on the Shabbos following the appointment. Part of that celebration consisted of a choir of Bachurim who would respond to the Chazzan as he recited the Baruch She'Amar. It is [therefore] obvious that at least as far back as this period – which was the time of the Rabbanan Savorai – the text of ברוך שאמר as we know it was in common use. (Rav Schwab on Prayer pg. 121)

"דברי הימים א':טז', ח':לו'

World of Prayer, pg. 61
 World of Prayer, pg. 61

G-d is defined here as the One Who constantly creates. עושה is stated in present tense, conveying the idea of the continuous creation process; there was not only a "big bang" of creation of יש מאין. It is only because G-d constantly keeps all of creation in existence that it continues to exist.

#### ברוך שאמר והייה העולם... ברוך עושה בראשית. ברוך אומר ועושה:

אמירה is with חכמה whereas בינה. When they are combined - בָּרוּדָ. When they are combined - דעת, אומר וְעוֹשֶׁה is produced. We are therefore praising the G-d of Chochma, Binah and Daas $^2$ .

## ברוך משלם שכר טוב ליראיו:

The Chofetz Chaim comments that the word "vure" seems superfluous: could it be that the reward which ' $\pi$  bestows on a man for his deeds is anything other than good? He answers by saying that ' $\pi$  has great reward to give every person, but in order that we should not be shamed and disgraced in the ultimate future of the Hereafter, we were given the task of *earning this reward* so as not to benefit from the treasury of free gifts. Hence we must rather keep G-d's rules and Mitzvos. Then we will receive the compensation we deserve – and this is called *a good reward*. <sup>3</sup>

#### ברוך שמו:

The word שם, name, is related to the world שמע, hear, for one's name is needed only when others speak of him concerning what they know or hear about him. We cannot bless G-d for what He actually is, as we don't see Him in this life, but we bless His Name (i.e. what we have heard about Him, including His wisdom, power, kindness, wondrous deeds, etc).<sup>4</sup>

## <u>נגדלך ונשבחך ונפארך ונזכיר שמך ונמליכך מלכנו אלקינו:</u>

Rabbi Avigdor Miller explains each of these words of praise:

<sup>3</sup>Chafetz Chaim Al HaTorah: The Chofetz Chaim brings a parable to illustrate this: A great merchant appointed a very knowledgeable man to be in charge of his entire business. This man had a relative whom he wished to give some employment in the business. But alas, all the jobs and positions were taken. What did he do? He told his relative to sit in one of the offices and do nothing. Some title would eventually be found for him, and meanwhile he would receive a salary every week. One day the great merchant decided to visit his place of business to see if everything was going along in order. He walked about among the various workers, asking each one what his job was and how much he earned. When he reached the manager's relative, he asked him also what his work was, and how much he received. The man simply replied, "I earn this-and-this amount per week"; but about his work he said nothing, because the truth was that he did nothing. Of course the man felt greatly embarrassed to be revealed as drawing a salary and doing nothing whatever for it.

<sup>4</sup>Praise, My Soul pg. 26

Page 30 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Ra<u>v Schwab on Prayer</u> pg. 122

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Gra

עדלך: we shall reflect on Your greatness and make it known to others. עשבחך: we shall study Your praises and make them known to others. עפארך: we shall add to our recognition of Your glory (splendor) and make it known to others. עוביר: we shall cause Your Name to be mentioned and remembered by ourselves and by others. עמליכך: we shall declare You king and we shall accept Your kingdom over us, and we shall proclaim to others Your kingdom. מלכנו אלוקינו: "Our King, Our G-d": because You are particularly the King of Israel and particularly our G-d."

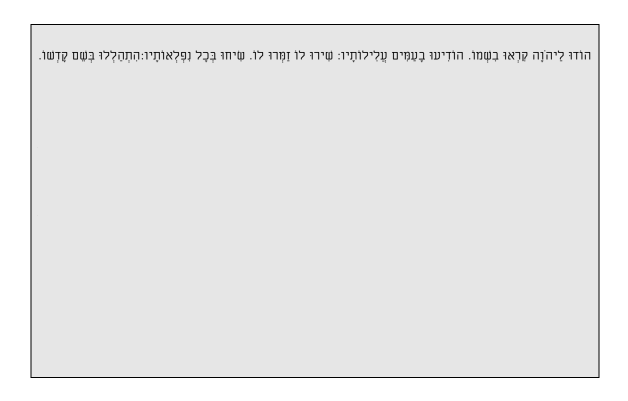
## ובזמרות נגדלך:

This term is very difficult to comprehend. How do we "magnify" HaKadosh Boruch Hu, Who is infinite? The simple meaning could be that we will stress certain aspects of HaKadosh Boruch Hu of which people are usually not aware.<sup>2</sup>

<sup>1</sup>Praise, My Soul pg. 30

 $<sup>^2</sup>$ However, there is an additional meaning of the root גדילים, that of "intertwined," as in תעשה לך, which refers to Tzitzis. The tzitzis consist of four strands each, which are pulled through a hole in the corner of the garment, and then twisted together into knots. This part of the tzitzis, with its knots, is called גדיל The Gemara says: (Menachos 39a), meaning that without the knots these strands would not be called מרים (Menachos 39a), meaning that without the knots these strands would not be called עובדלים. Also, we find the term used for the braiding of hair, as in מרים מגדלא שיער (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in עובדלים (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in עובדלים (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in עובדלים (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in עובדלים (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in עובדלים (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in עובדלים (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in עובדלים (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in עובדלים (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in עובדלים (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in עובדלים (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in עובדלים (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in עובדלים (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in עובדלים (Chagigagh 4b). Similarly, the term used for the braiding of hair, as in the tributant of the tributan

## Hodu<sup>1</sup>



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 131-2: The circumstances in which this mizmor was first recited are as follows: The Philistines had destroyed the Mishkan of Shiloh and had captured the Aron HaKodesh ... [but] suffered horrific plagues [as a result] and they consequently decided to return it. ... Dovid HaMelech built a special tent enclosure for the Aron in Ir Tziyon, which is in Yerushalayim. To afford the Aron its proper dignity and protection, Dovid HaMelech designated an "honor guard" of Leviim for it. .... On the day that the Aron was brought into its special enclosure, with great festivity and honor, Dovid HaMelech composed a special mizmor, which Asaf and his fellow Leviim were to recite, as describe in Divrei HaYamim: ביום that we say.]

```
<sup>2</sup>תהלים צ''ט:ה'
<sup>3</sup>תהלים צ''ט:ט'
<sup>4</sup>תהלים ע''ח:ל''ח
<sup>5</sup>תהלים מ':י'יב
<sup>6</sup>תהלים כ''ה:ו'
<sup>7</sup>תהלים ס''ח: ל''ה – ל'''ו
<sup>8</sup>תהלים צ''ד: א' – ב'
<sup>9</sup>תהלים ג': ט'
```

Of the 29 Psukim of הודו, the first 15 Psukim related to the morning Tamid<sup>10</sup> and is praise to G-d for the Nissim of past Yeshuos. The next 14 verses (beginning with פי קדוש די אלוקינו) were said during the afternoon Tamid and related to Messianic times.

#### הודו להי:

The word הודו comes from הודאה, which means "an admission". When we thank G-d we "admit" that we can never repay Him for all of His kindness.

The feeling of הכרת הטוב is not inborn (for example, a mother generally has to remind her child to say thank you when someone gives him a treat). A child receives all from his parents from the time that he is born, and he takes it all for granted. No child will instinctively thank his mother for his food. הכרת הטוב must be taught; it will then develop further as the child grows older. 11

## התהללו בשם קדשו:

The Vilna Gaon explains this as follows: One must joyfully recognize that he has been given the great gift of being allowed to praise G-d and connect with his Source. "To be able to praise the One Who designed the stage of the universe is a great privilege; to praise the Director Who has given each one of us a lead role on the stage of our worlds is something to sing about". 12

## דרשו הי ועזו:

According to Ramban $^{13}$ , לדרוש הי means Tefillah. Shir HaShirim Rabbah $^{14}$  comments that עוז means Torah. The meaning, then, would be that if we seek HaShm, there are two ways to come close to Him: either through Tefillah or Talmud Torah. $^{15}$ 

## הוא הי אלקינו בכל הארץ משפטיו:

```
<sup>1</sup>תהלים מ'יו:ח'

2תהלים פ'יד: י''ג

<sup>8</sup>תהלים כ': י'

<sup>4</sup>תהלים כ'יח:ט'

<sup>5</sup>תהלים ל'יג: כ'-כ'יב

<sup>6</sup>תהלים מ'יד: ל''ז

<sup>8</sup>תהלים פ'יא: י''א

<sup>9</sup>תהלים פ'יא: י''א

<sup>9</sup>תהלים פ'י'ג:ו'
```

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Rav Schwab on Prayer, pg. 132

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Rabbi Yisroel Roll, <u>Inner Peace</u> pg. 53

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Beraishis 25:22

¹<sup>4</sup>2:3:3

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Rav Schwab on Prayer, pg. 135

G-d judges and rules over the whole world, but He is specifically devoted to the Jewish nation with His Hashgacha Pratis. Still, whatever G-d does in the world He does as Hash-m our G-d, for "no misfortune comes upon the world except for the sake of Israel", and "even a ship going from Gaul to Spain prospers only because of Israel.

#### בשרו מיום אל יום ישועתו:

Rav Hirsch explains that there is a form of salvation by HaKadosh Boruch Hu which occurs every day, and that is the continuation of life. Unless we "spread the news," we would tend to forget about this daily ישועה.

#### השתחוו להי בהדרת קדש:

השתחוו: Bowing comes from the word Shach, low. השתחוו literally means to make yourselves low, demonstrating humility.

After coming to recognize of the glory of G-d's Name, bringing Korbanos and drawing near to Him, one should have attained humility, which is the truest awareness of G-d. We know that external motions influence internal feelings; as such, the purpose of bowing down is to feel genuinely humble before the Creator. The essence of Avodah is humility.<sup>5</sup>

## והוא רחום יכפר עון, ולא ישחית, והרבה להשיב אפו, ולא יעיר כל חמתו:

Rabbi Avigdor Miller explains that the four degrees of mercy are detailed in diminishing order. First we pray that G-d should entirely wipe out the sin, and then we pray that if He does not agree to wipe out the sin He should not destroy us but should merely rebuke us. Next, we plead with G-d to turn back much of the anger of the decree even though it may already be too late to rescind the decree, and then we use the last resort: that the decree, even when it must be executed, should be carried out without the full measure of G-d's anger. But for this we must pray.<sup>6</sup>

#### והרבה להשיב אפו ולא יעיר כל חמתו:

Often, G-d holds back His anger and does not arouse His entire fury. Rather, since G-d is החום, merciful, He extends the punishment in different forms in small doses over one's lifetime. This can be compared to a person who owes a large debt which he cannot repay at one time; if he pays up small amounts over a long period of time it will eventually clear up.<sup>7</sup>

<sup>4</sup>Quoted in Rav Schwab pg. 138

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Praise, My Soul: pg. 42

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Yevamos 63a

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Praise, My Soul: pg. 57

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Praise, My Soul: pg. 74

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Rav Schwab on Prayer, pg. 145

## <u>ופדנו למען חסדך:</u>

The word בדה, redeem, refers to an action by the original owner of an object, as the word "buy" (לקח \ קנה) is used with regard to a stranger. The Jews are G-d's people, and if not for our sins we would not be subjected to others. We await the coming of our True Master to redeem us.<sup>1</sup>

## *הרחב פיך ואמלאהו*:

The Gemara<sup>2</sup> writes that this Posuk refers to words of Torah: the more sincerely one opens his mouth to request greatness in spiritual endeavors the more Gd will respond in kind and fill his mouth – ואמלאהו.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Praise, My Soul: pg. 93 <sup>2</sup>Brochos 50a

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Praise, My Soul: pg. 94-95

## Mizmor L'Toda

מומור לתודה. הַרִיעוּ לִיהֹוָה כַּל הָאָרֶץ: עבדוּ אָת יְהוֹה בַשְׁמחָה. בֹאוּ לְפָנִיוֹ בַּרְנַנָה: דְעוֹ כִי יְהוֹה הוּא אֲלֹהִים.

According to the Gemara<sup>1</sup>, this Mizmor is one of eleven Mizmorim that were composed by Moshe Rabbeinu. These verses were sung by the Leviim when a Korban Todah was brought.<sup>2</sup> As such, we have a Minhag to stand while reciting Mizmor L'Todah just as one would stand when actually bringing a Korban.<sup>3</sup>

The Korban Todah could not be brought on Shabbos or Yom Tov, and Mizmor L'Todah is therefore omitted on these days. It is also not said on Erev Pesach, Chol HaMoed Pesach and Erev Yom Kippur because the Korban Todah and its accompanying bread-loaves must be eaten for "a day and a night," which would not be possible on Pesach or Yom Kippur.<sup>4</sup>

The reason we recite Mizmor L'Todah each day is because a person might be saved daily from some mortal danger without being aware of it. We recite this psalm for all of the unknown miracles in everyday life for which we are ever indebted to G-d.<sup>5</sup>

Why wasn't ממור לתודה placed with the other Korbanos before ברוך שאמר with the שומור מומורים של יום that were recited together with the daily Korbanos? World of Prayer brings down the following Midrash: לעתיד לבוא כל הקרבנות בטלין וקרבן תמיד Chazal state that when Moshiach comes the Yetzer Hara will no longer exist and there will be no further need for voluntary, private Korbanos. However, the Korban Todah will remain (along with private Korbanos such as Olos Re'iyah and Shalmei Chagigah).

## <u>עבדו את הי:</u>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bava Basra 14b

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Shavuos 15b. <u>Rav Schwab on Prayer pg. 158</u>: ...The korban todah has one feature that distinguishes it from other korbanos. The lachmei todah, the breads of the accompanying minchah offering, consist of both chametz and matzah. The matzah symbolizes the salvation from the grave danger which the person had been facing, similar to the matzah which commemorates yetzias mitzrayim. However, the chametz – the everyday, usual bread – symbolizes the daily nissim that occur to the person, although he may not even be aware of them. This is a reminder that one should "bensch gomeil" על נטיך שבכל יום עמנו שבכל יום עמנו bensch gomeil, for the miracles that are with us every day, and consistently bear in mind how thankful he should be that he was not sick, or that he was not exposed to other dangers.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 158

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 158

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>World of Prayer, pg. 69-70

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> World of Prayer pg. 159

True service of G-d is mainly performed in the process of day-to-day living. For one to serve G-d he must devote all of his energy, every moment of his life, and all of his means and talents to complete G-d's Will. Only such a life led in this way can bring us true joy. <sup>1</sup>

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hirsch: pg. 53-54

# Yehi Chivod

```
ּיָהִי כְבוֹד יְהֹוָה לְעוֹלָם. יִשְּׁמַח יְהֹוָה בְּּמַעֲשָּיוּ: יְהִי שֶׁם יְהֹוָה מֲבִרֹרָ. מֵעַתָּה וְעַד עוֹלָם: מִמִּזְרָח שֶּׁמֶשׁ עַד מְבוֹאֲוֹ.
ננוּ בְיוֹם
קַרָאֵנוּ :
```

The number 21 is the key to understanding both אשרי and אשרי. G-d's Name is mentioned 21 times in היי כבוד, 188 and there are 21 אשרי. The number 21 is also the numerical value of the Divine Name אהי-ה which was revealed to אהיה אשר אהי-ה that משה at the burning bush. G-d told אהיה אשר אהי-ה, stating that although He is Omnipotent He is at the same time the helper and comforter. This idea is reflected in יהי מבוד and His all-encompassing mercy is described in אשרי. 189

Interestingly, יהי כבוד consists of eighteen Pesukim and the Name of HaSh-m is mentioned nineteen times, alluding to the Tefillah of Shemoneh Esrei which originally consisted of eighteen Brochos and was later expanded to nineteen. This is in keeping with the purpose of the Pesukei D'Zimrah, which is to prepare ourselves for the main Tefillah.

יהי כבוד is of an especially elevated nature and one should therefore try not to omit it even if he must omit other Mizmorim and only say ישתבח and ברוך שאמר, אשרי in order to say Krias Shema on time or daven Shemoneh Esrei together with the Tzibbur. <sup>190</sup>

173 תהלים קי'ג:יייט
174 דברי הימים טי'ז: לי'א
175 תהלים י: טי'ז
176 תהלים צ''ג:א'
177 שמות טי'ו: יייח
178 תהלים י':ט''ז
179 תהלים ל''ג: י'
180 שיר השירים י''ט: כ''א
181 תהלים ל''ג: י''א

תהלים קי"ג: ב'-ד' תהלים קל"ה: י"ג <sup>172</sup>תהלים

 $^{181}$ תהלים ל"ג: י"א $^{182}$ תהלים ל"ג:טי $^{182}$ תהלים קכ"ב: י"ג $^{183}$ תהלים קל"ה: ד $^{184}$ תהלים צ"ד: י"ד $^{185}$ תהלים ע"ח: ל"ח $^{186}$ תהלים ע"ח: ל"ח $^{187}$ תהלים כ":

\_

ישמחו השמים ותגל הארץ If we include the one formed by taking the first letters of the words ישמחו השמים ותגל הארץ

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup>World of Prayer, pg. 71 <sup>190</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 163

#### רבות מחשבות בלב איש ועצת די היא תקום:

This means, says the Sefas Emes, that we do our maximum to apply all our qualities and traits in serving G-d. The truth is, however, that in the end it is G-d Himself who is the source of any ability we have of getting close to Him.

This is why, although Yosef seems to be the natural leader of the Jewish people, in the end it is Yehuda who produces the Royal lineage. Yosef is the Tzadik, who seems to succeed by his own efforts (רבות מחשבות בלב איש). Yehuda is the voice which cries out to HaSh-m, the Baal Teshuvah whose own efforts have failed him (ועצת ד' היא תקום).

<sup>191</sup>שפת אמת וישב – [תרמ"ג]: והנה יהודה בחי' שמע קולינו. כמ"ש שמע ה' קול יהודה והיא בחי' דוד המע"ה נעים זמירות ישראל. ובחי' יוסף הוא משלו נותן לו. אבל באמת בכלל ישראל המלכות ליהודה. כי בסוף הכל צריכין לסייעתא דשמיא. וענין זה נוהג בפרט כל איש ישראל ג"כ כמ"ש רבות מחשבות בלב איש ועצת ה' היא תקום. פי' בודאי האדם צריך לחשב דרכו בכל המדות שיוכל להיות נעזר לעבודת השי"ת. אבל

בסוף הקב"ה עוזרו.

# Introduction to Ashrei and the Hallelukas

Rav Yosi expressed a wish that he should have the merit to be amongst those who say Psukei DeZimrah every day  $^{192}$ . Rashi says that what is intended is (the Ashrei plus) the third and last הללו את הי מן השמים, הללויה and art בקדשו and הללו את הי מן השמים  $^{193}$ . These then comprise Psukei Dezimrah according to Rashi. However, the Rif and the Rambam say that it includes all the הללויה.

These Psalms were chosen because from Tehila LeDovid (Ashrei), they are the last Psalms of Sefer Tehillim. Therefore, they reflect all the macro-themes of the entire book. The purpose of Sefer Tehillim is to praise G-d – as its name clearly indicates. The book provides praises from every spectrum, every spring-board and in every way that a total relationship with G-d would allow. Ideally, Chazal would have legislated the saying of the entire Sefer Tehillim every day. But, since this was too much, Chazal legislated that we say those Tehillim that reflect the core and summary of all that came before <sup>195</sup>. That is why these chapters all begin and end with the word ספר which literally means "praise G-d" for they are the praises of all of מהלנים and hence reflect, in the words of the Maharal, praises 7.

אשרי does not begin with these הללוי-ה. The real beginning of תהילה is תהילה . Still, it is the only one of the Psalms that begins with the word מדוד - a psalm or perhaps 'the psalm'. It is the quintessential Psalm of Dovid! Rav Hirsch says that the word תהילה is referring to all six Psalms which form one whole unit 198.

The greatest praise of G-d is that we have such a relationship with Him. Our very saying of these Psalms is הללוי-ה.

(see further under the הללוי-ה after אשרי)

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup>מסכת שבת דף קיח ע״ב: אמר רבי יוסי יהא חלקי מגומרי הלל בכל יום איני והאמר מר הקורא הלל בכל יום הרי זה מחרף ומגדף כי קאמרינן בפסוקי דזמרא

בקדשו: שם: פסוקי דזמרא - שני מזמורים של הילולים הללו את ה' מן השמים הללו אל בקדשו:  $^{193}$ 

וכן הובא במשנת יוסף שם <sup>194</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup>Rav Elie Munk, the World of Prayer.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup>Rav Aryeh Kaplan points out tha *Halal* has other meanings as well. One of them is 'brightness and shine' as in the verses "Behold the moon does not shine (*halal* (Job 25:5), and "When [G-d's] lamp shined (*halal*) over my head." (Job 29:3) (Midatation and the Bible, pg. 137

מהר"ל, חידושי אגדתא, דף קיח עמ ב: מפני כי הוא הלול לאמתת שמו יתברך, ולפיכך דבק בהלול זה שמ <sup>197</sup> י"ה, ושאר הלולים גדולים לא מגיעים לאמתת שמו יתברך משא"כ באלה <sup>198</sup>Rav Hirsch, Tehillim, pg. 469

# Ashrei

```
אַשְׁרֵי יוֹשְׁבֵי בֵיתֶּךָ. עוֹד יְהַלְלוּךָ פֶּלָה<sup>199</sup>: אַשְׁרֵי הָעָם שֶׁכָּכָה לוֹ. אַשְׁרֵי הָעָם שֶׁיְהֹוָה אֱלֹהָיו<sup>200</sup>: תְּהָלָּה לְדָוְד.
```

The Gemorah says that whoever says Tehila LeDovid every day (and takes its lessons to heart $^{203}$ ) is a Ben Olam Haba $^{204}$ . The Gemorrah then concludes that it cannot be because it is an alphabetical acrostic, because, if that were the case, one would do better at saying the psalm אשרי תמימי דרך, which repeats the א, eight times $^{205}$ . Nor can it be because of the central verse, which show G-d's Hasgacha Pratis over all His creatures. For, were that the case, one should say the הלל הגדול which has the verse ינותן לחם לכל בשר כי לעולם חסדו which has the verse ומר לבשר בי לעולם אשרי has both elements – it is both an alphabetical acrostic and it has the verse פתח את ידיך.

Meshech Chochma says that this statement is in contrast to that which the Sages say elsewhere, that whoever says Hallel every day iy is as if he has cursed and blasphemed G-d. This is because Hallel is talking about the miraculous Providence of G-d. By praising G-d for this every day one implies that G-d only operates at this level or that it takes a miracle for him to recognize G-d's Providence. On the other hand, Tehila LeDovid praises G-d for His ongoing Providence in nature. By saying

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup>תהלים פד ה תהלים קמד טז

תהלים קמה $^{201}$ תהלים קטו יח $^{202}$ 

הירש, ר מונק יונה, רב ש"ר הירש, ר מונק  $^{203}$ 

מסכת ברכות דף ד עמ' א: אמר רבי אלעזר אמר רבי אבינא כל האומר תהלה לדוד בכל יום שלש פעמים מובטח לו שהוא בן העולם הבא

ברכות, שם: מאי טעמא אילימא משום דאתיא באל"ף בי"ת נימא אשרי תמימי דרך דאתיא בתמניא אפין $^{205}$ 

 $<sup>^{206}</sup>$ It would seem that this is a great praise than פותח את ידיך. For פותח את ידיך ידיך refers only to those who actively come to solicit G-d's open hhand, whereas פוען לחם לכל בשר shows that G-d actively seeks out and gives to all His creatures. Moreover, פותח את ידיך talks of G-d providing for the actively identified needs -רצון- of all his creatures, whereas נותן לחם לכל בשר shows that He gives all the basic needs to His creatures, whether they realize what those needs are or not. (This is actually the flip-side of the first reason. For someone who will only actively seek out his needs if he realizes what they are.)

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup>ברכות, שם: אלא משום דאית ביה פותח את ידך נימא הלל הגדול דכתיב ביה נותן לחם לכל בשר

מסכת ברכות דף ד עמ' א: אלא משום דאית ביה תרתי רש"י, שם: דאית ביה תרתי - דאתי באל"ף בי"ת, ויש בו שבח הכנת מזון לכל חי: רש"י, שם: דאית ביה תרתי - דאתי באל"ף בי"ת, ויש בו שבח הכנת מזון לכל חי:

Tehila LeDovid three times a day one shows that he recognizes that G-d is involved with the natural world at all times<sup>209</sup>.

The truth is, Meshech Chochma continues, that there is no real wonder that G-d should interfere in a miraculous way with the natural order. What is more remarkable is the continuous nurturing of the natural order and the combining and interacting of the elements in such a way that it produces the natural production of food and sustenance of billions of creatures every day, each according to his own needs<sup>210</sup>. This ongoing Hashgacha shows the wisdom, wholeness and glory of G-d more than miracles do. Therefore the Ashrei is composed as an alphabetical acrostic, for the Aleph Beis shows the natural order, letter after letter, from the beginning to the end<sup>211</sup>.

Similarly, in the first of the Birkas Shema, ברכת המאורות, there is also an alphabetical acrostic. For, on the surface, it appears that the order of nature operates automatically, each cause creating an effect. And yet, miraculaously, through this seemingly inexorable determinism, G-d arranges things that everyone has their food - משביע לכל True, man has to plough and sow and reap, but the whole world is predisposed to him doing this 212. This is the true miracle 213.

The Gemorrah therefore concludes that the Maalah of the Ashrei is that it is both alphabetical – i.e. reflects the natural order – and that, through this natural order, G-d gives us our food –  $^{214}$  ror (see further in the footnote for a continuation of this discussion by the Meshech Chochma).

\_

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup>משך חכמה ויקרא כו ד: ולכן האומר הלל הגדול בכל יום (שבת קיח:), שמורה שראוי להודות רק על הנך פעולות שעל דרך נס, אבל מפעלות הטבע אין צריכים להיוצר אחרי שבראן ה"ז מחרף ומגדף, אבל כל האומר תהלה לדוד בכל יום (ברכות ד:), שזה מדבר על מפעלות סדור הטבעיי, אשר בכל יום, כמבואר, מובטח שהוא בן העולם הבא.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>שם: והנה על דרך נס בלתי סדור הטבעיי אינו מן הפלא, כמו מן וכיו"ב, אבל הענין הנפלא בהטבע הוא ההזנה התמידית, שזה קיום הנמצאים והרכבת הנפרדים, ובדרך טבעי כל יום קבוע הזנה לאלפי אלפים בלי מספר נמצאים, מזון, אשר כל אחד יזון מן הטבע

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>שם: הוא פועל מורה על חכמה ושלמות וכבוד השי״ת למבין, יותר ממה שמורה הנסיים, ולכן אמרו (ברכות ד:) משום דאיתא באלפא ביתא, שענין אלפא ביתא מורה על סדור טבעיי, שאינו מדלג, רק שהולך מאלף עד תי״ו.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup>והנה בענין הטבע צריך גם פועל היצורים, וזה כמו חרישה, וקצירה, וזריעה וכיו״ב, רק שהאדם מוצא הכל מוכן לפניו וכל העולם עומדים הכן לשרתו, ומכין מזון לכל בריותיו אשר ברא.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup>שם: ולכן בברכת המאורות בחול ושבת סדרו באלפי ביתא. והוא כמו סדור הטבע, שמתנהג בלא מרוצה, רק שהולכין הסבות קשורות והעלולים מסודרים, ובאופן הסידור הטבעיי אם נותן מזון להנמצאים אז הוא ענין פלא. וזה משביע לכל חי רצון (תהלים קמה, טז).

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup>ולכן דייק רש"י (ברכות ד:) משום דאית ביה תרתי, דאתי באלף בית ויש בו שבח הכנת מזון לכל חי, דעל דרך סדור הטבעי והכל מוכן זה עיקר מטרה יותר ממפעלות הנסיי, אשר ע"ז נאמר בהלל הגדול נותן לחם לכל בשר (שם ס"פ קלו), שהכל על הפלאות נגד הטבע שחשב שמה.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>משך חכמה, שם: ולכן אדם הראשון קרא שמו ה'.שהוא ראה הפעולות איך נעשו והיסודות איך נבראו, שזה מה שמורה איך השם הוא נותן הצורות והבריאה ביסודות.

ולזה אמרו במדרש (בראשית רבה יז-ה) אני ה' הוא שמי, הוא שמי שקרא לי אדם הראשון. אבל אברהם הכיר הטבע והתבונן בה, ומדרכי הטבע והליכותיה הבין מפעלות תמים דעים, והכיר היוצר מתוך הצורה ויש מנהיג לבירה זו (שם ר"פ לט), וע"ז מורה שם אדנות, ולא היה אדם שקרא להקב"ה אד' עד שבא אברם (ברכות ז:), כי שם ועבר ומתושלח ידעו הויות הנמצאים בחידוש מהשם מקבלת אדם הראשון והשיגו דרכי ה' מן הסבה אל המסובב, ומהעילה להעלול, ומן המוקדם להמאוחר, לא כן אברהם, השיג מן המסובב ומן המאוחר למוקדם, עד כי השיג היוצר השם האמיתי, שהוא בראן וחדשן מן האפס וההעדר המוחלט, וע"ז יורה שם אדנות. והשגה זו העיקרית בכונת הבריאה, לכן אמרו בהבראם באברהם (בראשית רבה יב-ח), וכמו שהאדם שאינו מבין על מציאות והשגחת הבורא רק מן הנבראים יודע ומבין שנבראו ומושגחים בפעולות בורא

We learn from the alphabetical acrostic that we can serve G-d with every letter of the Hebrew alphabet, i.e. with all of our energy at each moment<sup>216</sup>. We can use each talent G-d has given us and every weakness that He challenges us with to reach our purpose in life and in so doing truly praise G-d.<sup>217</sup>

#### אשרי:

Every chapter that was particularly dear to Dovid was commenced with 'Happy' and terminated with 'Happy'. He began with 'Happy', as is written, 'Happy is the man', and he terminated with 'Happy', as is written, 'Happy are all they that take refuge in Him'.

#### אשרי יושבי ביתך:

תהלים קמה תהלים המנועון begins with the words תהלים קמה. This verse, אשרי יושבי ביתך הארי אושבי הוארים פד and is recited by way of introduction. The Mishnah tells us: חסידים הראשונים היו שוהין שעה אחת ומתפללים כדי שיכונו לבם לאביהם שבשמים - the early Chassidim would prepare themselves for prayer for one hour before praying through meditating and concentrating their hearts on their Father in Heaven אשרי יושבי ביתך עוד Pasuk אשרי יושבי ביתך עוד הללוך סלה הללוך סלה - i.e. first אשרי יושבי ביתך - i.e. first יושבי ביתך יושבי ביתך יחללוך סלה - יהללוך סלה אשרי יושבי ביתך - one can reach the proper state of mind for Tefillah.

Although we do not have the power to meditate for an hour like the Chassidim Rishonim, אשרי still offers us an opportunity to concentrate, at least momentarily, about Whom and to Whom we are talking before we engage in יהללוך שלה, which in Tefillas Shacharis consists of the recitation of תהלה לדוד together with the last five chapters of Psalms.  $^{221}$ 

מסכת ברכות דף י ע"א: כל פרשה שהיתה חביבה על דוד פתח בה באשרי וסיים בה באשרי פתח באשרי דכתיב אשרי כל חוסי בו: (היינו לפי השיטה בגמ' שם הרוצה להוכיח שתהילה א  $\pm$  ב חדא תהילה הם.)

<sup>219</sup>מסכת ברכות דף לב ב: חסידים הראשונים היו שוהין שעה אחת: מנא הני מילי אמר רבי יהושע בן לוי אמר קרא אשרי יושבי ביתך

מש"י, שם  $^{220}$ 

מחויב במציאותו ובחכמתו המתאחדת עמו, וזה הבנה כהשגת אברהם, וכמוש"א (בראשית ב, ד) ביום עשות ה' אלקים ארץ ושמים, זה על ההשגה מלמטה למעלה, מן המאוחר אל המוקדם.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Maharsha, quoted in Rabbi Yisroel Roll, Inner Peace pg. 64

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Rabbi Yisroel Roll, Inner Peace pg. 64

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 167. ... There are two ways in which a person can relate to HaKadosh Baruch Hu. One is through ahavah, in which a person feels very close to Him, and the other is through yirah, in which one is awestruck by Hashem's Omnipotence and Omniscience. This may explain the ancient Jewish practice of "shokeling", swaying forward and backward during tefillah. The forward motion expresses one's desire to come close to HaKadosh Baruch Hu, but then, upon reflection, one realizes that He is the Ribbono Shel Olam, the Master of the universe, which causes one to reel back in awe. These thoughts are typically evoked during meditation. These two aspects of one's relationship to HaKadosh

# :סלה

סלה means forever<sup>222</sup> and is mentioned five times during the prayers. The reward of coming to sit in G-d's house (אשרי יושבי ביתד) is to merit to praise Him more and more (עוד יהללוך) by creating a spiritual momentum which will carry through even to the world to come (סלה).

# אשרי העם שככה לו:

שככה לו – that this is our custom, to praise G-d. 224

The Gematria of משה, through whom G-d chose us. So it is as if we are saying, *Happy is the nation that has Moshe Rabbeinu*. Each and every Tzaddik of every generation has the status of Moshe Rabbeinu and therefore this is a general praise of our Sages<sup>225</sup>.

# אשרי העם שהי אלוקיו:

That G-d should be our G-d is a much greater achievement than any material achievement. <sup>226</sup>

# תהלה לדוד:

The praise of Dovid applies to the last six psalms of Sefer Tehillim, all of which we say now, beginning with this one. 227

# ארוממך אלוקי המלך ואברכה שמך לעולם ועד:

You, G-d, are intrinsically מרומם – elevated, but I will praise (ואברכה) Your manifestations (שמך).  $^{228}$ 

The Midrash learns from here that every blessing has to have שמך) and המלך) מלכות).

Baruch Hu are reflected in the composition of the pesukim of ההלה לדוד. Of the twenty-one pesukim in this mizmor, eleven are בלשון נוכח, in second person, where we address

מסכת עירובין דף נד וכן ברש"י ובתרגום

ב עמ' ב עמ' עמ' סנהדרין, דף א עמ' ב מסכת סנהדרין, דף א עמ' ב האחון והר, ואתחון ואתון היי ואתחון ו

מידור הגר"א<sup>225</sup>

<sup>226</sup>Abarbenel <sup>227</sup>R. S.R. Hirsch

שיח יצחק $^{228}$ 

# בכל יום אברכך:

This continues from the previous verses, i.e. and this blessing from G-d continues everyday, since G-d renews His creation everyday, prompting us to praise G-d every day in turn. <sup>229</sup>

# ואהללה שמך לעולם ועד:

I will praise You (אברכך), but I will also proclaim Your Name in the world (ואהללה שמך).  $^{230}$ 

I will never lose enthusiasm for G-d's renewal of Hashgacha; rather I will review with renewed interest all the old comprehensions and wonder about them ever more to the point where I will infect others with my enthusiasm (לשון = ואהללה).  $^{231}$ 

# גדול הי ומהולל מאד:

- this refers to G-d's attribute of kindness. 232

It does not say ה' גדול, which would have described G-d. Rather, it says גדול ה' that only He is truly גדול, for it is only with respect to G-d that the word גדול has true meaning.

With this extra insight into G-d, we not only say ואהללה שמך as we said above but now מהולל מאד – He is greatly praised.  $^{234}$ 

# ולגדולתו אין חקר:

The more we try to understand G-d's greatness the more we know that we don't know, and therefore we limit ourselves to praising His actions ( דור לדור ישבת $^{235}$ ).

#### דור לדור ישבח מעשיך:

It is the responsibility of the old generation to teach the younger generation, as the new generation is unaware of what to question and usually does not understand

שיח יצחק<sup>229</sup>

<sup>230</sup>R' Hirsch

<sup>231</sup>Rav Munk

טובך - זו מדת טובך  $^{232}$ 

<sup>233</sup>Rav Munk

שיח יצחק $^{234}$ 

235 שיח יצחק

that there is any need to ask. As such, "Generation to generation will praise Your works", and the next generation will learn and add to what they received.<sup>1</sup>

Rav Hirsch notes that the the words ישבח as well as יגידו in this verse talk about him and them (i.e. the third person). This changes to the first person in the next verse – יאמרו The following verse goes back to יאמרו – they – and then back again to אטפרנה. This shows, he says, that the people only understood some of the praises, while more mature praises had to be said by Dovid HaMelech himelf in the hope of inspiring the rest of the world to this level in the future<sup>2</sup>.

# <u>הדר כבוד הודך ודברי נפלאותיך אשיחה:</u>

אשיחה is the verb for the whole sentence which translates: I will tell of the (revealed) splendor of the glory of Your (hidden) Majesty, and of the words of Your wonders.

אשיחה means to spontaneously tell<sup>3</sup> or to continuously tell.<sup>4</sup>

Whereas the previous verse was in the plural, this verse is in the singular; i.e. just as each generation will praise you, so will I.<sup>5</sup> However, the praise in this verse is greater than that in the previous one, for the individual can achieve a level of seeing G-d's hidden wonders that the community cannot.

# <u>ועזוז נוראותיך יאמרו וגדולתך אספרנה:</u>

The verse changes from the plural (יאמרוי) into the singular (אספרנה). The masses can understand ועזוז נוראותיך – the strength of Your awesomeness to punish the wicked, but I (Dovid) tell of Your kindness (גדולתך), for I see that even Your justice is coming from Your אספרנה). The masses but say what they see (יאמרוי); but I tell it to others (אספרנה).

#### זכר רב טובך יביעו וחסידך יברכוך:

This is a continuation of the previous verse. We said that the masses see G-d's punishments as coming from justice and not kindness. However, they do see but a זכר of goodness in this - an intimation of love coming from afar<sup>7</sup>, while the individual portrop go further in blessing G-d.

| 1                                     |                                    |
|---------------------------------------|------------------------------------|
| <sup>1</sup> Praise, My Soul: pg. 123 | ר ש"ר הירש פירוש על ספר תהלים $^2$ |
| <sup>3</sup> Malbim                   |                                    |
| <sup>4</sup> Rav Munk                 | _                                  |
|                                       | <sup>5</sup> רש״י                  |
| <sup>7</sup> Rav Munk                 | רש״י <sup>6</sup>                  |

# <u>חנון ורחום הי ארך אפים וגדל חסד:</u>

This is a truncated version of the יג מדות:

חנון – G-d is free-giving, even to the undeserving.

ברחום - Even when we fail to do Teshuva and G-d punishes us, He does not destroy us.

 $\vec{n}$  - in the 13 Attributes, the name  $\vec{n}$  appears twice: Even though G-d knows that we are about to sin, He sustains us. After the sin G-d sustains us yet again in order to allow us to do Teshuvah.

ארך אפים – G-d patiently waits for us to do Teshuva before He considers punishment.

ורב חסד - this appears as ורב חסד in Moshe Rabbeinu's original version. G-d's kindness removes the effects of the sin after we have done Teshuvah. Dovid changes to stress that it is not just G-d's great מודל סדורם appears to grow every day.  $^1$ 

# טוב הי לכל, ורחמיו על כל מעשיו:

This continues the theme of the previous verse. G-d's mercy is applied to everyone. However, in איכה the verse says טוב הי לקוויו, apparently qualifying that G-d is not good to everyone but only those who hope in Him. Chazal explain that this is like a gardener of an orchard, who, when he waters the orchard, waters everything in one shot, but when he cultivates, he only does so for the trees with the best fruit. <sup>3</sup>

When someone buys something new made out of leather from an animal, one opinion holds that we do not wish the person תתחדש, as it says ורחמיו על כַל מעשיו $^4$ 

# <u>ידוך הי כל מעשיך וחסידך יברכוך:</u>

Since טוב הי לכל (the previous verse); therefore יודוך.

Once again there is a change from the plural – the masses (יודוד) in the first part of the verse to the higher level of the individual (וחסידך יברכוך). This individual is defined as the חסיד, and it is the praises of the חסיד that begin from here and continue to the end of the psalm. According the the Rambam, the צדיק does all that G-d requires of him while the חסיד goes further. His love of G-d leads him to ask

איכה, ג כה $^2$ 

משל לאדם שיש לו פרדס כשהוא משקה, את כולו הוא משקה וכשוא עודר אין עודר אלא לטובים  $^3$ 

רמ"א, או"ח רכז ו $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Radak

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Rav Munk

who is a giver can get out of loving himself and turn himself outwards to loving  $\mbox{'n.}^2$ 

# כבוד מלכותך יאמרו וגבורתך ידברו:

This verse talks about מלכותך, which is G-d's acting through nature, and גבורתך, which is Him acting through miracles $^3$ . On the former we engage in אמירה, a shorter praise. On the latter we engage in דבור, a longer and more comprehensive praise. $^4$ 

# להודיע לבני האדם גבורותיו וכבוד הדר מלכותו:

Here the order is the opposite from the verse above; praise for G-d's גבורות (His miracles) comes before praise for His מלכות (the natural order). Above spoke of our praises, but here it speaks about teaching others how to praise G-d-1 להודיע לבני When teaching others it is easier to start with the miracles, since these are clearer. However, our own sensitivity has to be to recognize G-d through nature every day, what the Ramban calls גס נסתר (the hidden miracles of nature) and then to be alert to His miraculous intervention as well.  $^5$ 

# מלכותך מלכות כל עולמים וממשלתך בכל דור ודור:

מלכותך is the voluntary acceptance of G-d upon ourselves whereas מלכותך G-d's imposition of His Sovereignty when we do not accept Him. Only we can turn G-d into a  $^6$ 7 Hence it says, כי להי המלוכה ומושל בגוים – G-d has the only true מלוכה, but this is dependent on our recognition of Him. However, He is a מלוכה on all the nations (בכל הגוים), using all of them to bring about the final אחלון, and hence it is referred to as משיח ביאת המשיח. However, after ביאת המשיח ביאת המשיח, and hence it is referred to as ביאת המשיח, and hence it is referred to as מלכות  $^8$ 8. This also applies to each individual; those fleeting moments when we recognize G-d's will turn into a permanent reality – כל עולמים.

<u>לימטילת ישרים</u>

The Alter of Slabodka

2The Alter of Slabodka

3 מלבי״ם

4 מלבי״ם ,שיח יצחק

5 אלשי״ך

6 גר״א, משלי כז כז

8 שיח יצחק

Dovid HaMelech omitted the letter Nun because a Nun could introduce a verse of נפילה, of falling¹. The following verse hints at this and offers consolation: "Hashm supports all that fall."²

However, could Dovid not write joyous lyrics which began with the letter Nun? Rav Avigdor Miller explains that Dovid actually sang a song of thanks for G-d's kindness even in deeds which seemed to be calamities to others, but national suffering cannot be mentioned openly as a benefit and as a cause of gratitude, and therefore it was passed over in silence. By leaving out the letter Nun, Dovid HaMelech hinted at the plan of HaSh-m which arranges all the events and affairs so that they eventually improve the world and benefit the Jews in all generations until the final days. When Moshiach comes all Jews will look back and understand that all which transpired, including even what had seemed "falling" and distress, was necessary for the great final good.<sup>3</sup>

# סומד הי לכל הנופלים וזוקף לכל הכפופים:

See under J above.

Men are wont to attribute their growth and progress to their own abilities; they feel they owe their advancement and development to their own power and wisdom. It is only when they stumble and fall that they recognize the finger of some Higher Power. To David's spirit, the opposite is true. He vies the falling of man as man's own doing. .... But the ability to remain upright .... they owe to G-d<sup>4</sup>.

The Maharal extends this idea to the Jewish people as a whole. By the normal laws of history the Jewish people ought to fall and disappear, but G-d sustains us<sup>5</sup>.

#### עיני כל אליד ישברו:

All, including the rich and the self-contained, have their eyes turned solely towards G-d to fulfill their needs. Without G-d, even the most powerful and the wealthiest haven't a clue where their next morsel would come from 7.

The verse before this (סומך הי לכל הנופלים) does not address the Almighty directly. Why, then, does this verse speak to Him directly? The reason is that the matter of sustenance, earning a livelihood, is not given over to any angel to regulate, but rather remains in the control of the Almighty Himself, as the Sages of the Talmud

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת דף ברכות עמ' ד: אמר רבי יוחנן מפני מה לא נאמר נו"ן באשרי מפני שיש בה מפלתן של שונאי ישראל דכתיב נפלה לא תוסיף קום בתולת ישראל במערבא מתרצי לה הכי נפלה ולא תוסיף לנפול עוד קום בתולת ישראל

<sup>&#</sup>x27;מס' ברכות, שם: אמר רב נחמן בר יצחק אפילו הכי חזר דוד וסמכן ברוח הקדש שנאמר סומך ה' לכל הנופלים: ברכות, שם: אמר רב נחמן בר יצחק אפילו הכי אף על פי שהפסיק נו"ן מפני נפילה שבה, ולא אבה לרמזה חזר ורמז .

סמיכת הנפילה תכף לה:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Praise, My Soul: pg. 137-138 <sup>4</sup>R Hirsch on Tehilim, pg. 468

<sup>ַ</sup>ל, נצח ישראל, פ׳ יג 5מהר״ל, נצח

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>R' Munk

שיחות מוסר, שנת תשל"ב, מאמר ל $^{7}$ 

# עיני כל אליך ישברו 3:

G-d intentionally planned that food be seasonal, subject to spoilage, and not a constant in order for man to turn his eyes to and hope to G-d. Generally speaking, man was deliberately created with many needs, and one of the reasons for this is in order that man be constantly reminded of the need to turn to G-d for help.<sup>4</sup>

# ואתה נותן להם את אכלם בעתו:

You give each and every species their exact food needs (אכלם) each at the exact time (בעת<u>ו</u>) $^5$ . (Radak)

# פותח את ידך:

This Posuk is the highlight of the Psalm, $^6$  as is stressed by the Halacha $^7$  that if one failed to have Kavannah while saying פותח את ידך he must repeat it $^8$ . Since this Mizmor follows the Aleph Beis, one must repeat all the words from פותח את ידך until the end of the chapter even if he already said them. $^9$ 

פתח – as contrasted to the previous verse, פותח implies giving with complete נותן, with a completely open hand, in contrast to mere giving - נותן.

את ידיך – The את ידיך of HaSh-m is His גבורות, for providing food for man is a greater act of Hashgacha on G-d's part than the Redemption $^{10}$ . Providing a person

עיין בלב אליהו סוף ח"ג, קונטרוס זכרון צדי', עמ' רפא

מסכת תענית דף ב<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>חפץ חיים – ספר אהבת חסד פ״ד בהארה

<sup>3...</sup>The word ישברו is related to the Aramaic חבר, meaning to understand, or חברי, which is said before making Kiddush, and means, 'Pay attention to me, I want to be motzi you, to include the fulfillment of your obligation with my berachah." The Targum of י לישועתך קיותי ה', I hopefully look forward to Your redemption: Rav Schwab on Prayer pg. 173-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Praise, My Soul: pg. 141

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>מסכת כתובות, דף סז ע״ב: ההוא דאתא לקמיה דרבא אמר לו במה אתה סועד אמר לו בתרנגולת פטומה ויין ישן אמר ליה ולא חיישת לדוחקא דציבורא אמר ליה אטו מדידהו קאכילנא מדרחמנא קאכילנא דתנינא עיני כל אליך ישברו ואתה נותן להם את אכלם בעתו בעתם לא נאמר אלא בעתו מלמד שכל אחד ואחד נותן הקדוש ברוך הוא פרנסתו בעתו

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Praise, My Soul: pg. 141

Orach Chaim 51:7

<sup>.</sup> במהרש"א, ברכות – גם הפסוק הוקדם "עיני כ אליך וכו'" נכלל בהלכה זו $^{8}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 175

מסכת פסחים, דף קיח עמ' א: (אמר רבי) יוחנן [ואמר רבי] יוחנן קשין מזונותיו של אדם יותר מן הגאולה  $^{10}$  דאילו בגאולה כתיב האלאיך הגאל אתי מכל רע מלאך בעלמא ואילו במזונות כתיב האלהים הרעה אתי אמר

# ומשביע כל חי רצון:

ומשביע – Not only filling, but satisfying – the right taste, texture and colors for each species.

לכל חי רצון – The previous verse, ואתה נותן להם את אכלם בעתו, was talking about fulfilling the objective food needs of each being. Here Dovid goes further, talking about fulfilling חי רצון – the subjective wants or needs.

- "the desire" of all who are living. However, רצון can also mean goodwill or benevolence, as in יהי רצון, he shall be pleasing to his brothers, or יהי רצון מלפניך, the meaning there being that of finding favor with others or being well-liked. Therefore, this Pasuk would mean that HaKadosh Boruch Hu provides a person with goodwill and favorable acceptance in the eyes of others, which is the prerequisite for all Parnassah. This could apply to a beggar who knocks at the door or to a professor who is applying for a position at a university. If the beggar finds favor he will receive a donation, and if not, the owner will either close the door in his face, or if he wants to at least fulfill the Mitzvah of Tzedakah, he will give him only a pittance. Similarly, a professor with the highest qualifications who is not liked by the board of directors will not be given tenure by them. A salesman of goods or services who is not well-liked will not get an order. There were instances of famous painters who died in poverty because nobody would buy their works; they were not well-liked. Nevertheless, after their deaths, their paintings were sold for a great deal of money. The finding of favor with others, which results in one's Parnassah, is a Neis which comes directly from HaKadosh Boruch Hu. Nobody understands why and how certain people have רצון while other do not. The secret of Parnassah is known only to HaKadosh Boruch Hu.<sup>2</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת תענית דף ב עמ ב: ג מפתחות לא נמסרו לשליח (חיים, גשמים ותחיית המתים) ... במערבא אומרים אף מפתח של פרנסה

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Hirsch Tehillim. <u>Praise My Soul</u>: pg. 176. ...Similarly, the concept of parnassah also has two aspects: that of it being a nes from HaKadosh Baruch Hu, which is based strictly on emunah, and the human intellectual element necessary in the pursuit of one's livelihood. Both of these aspects are referred to at the time of the Heavenly judgment: בשנוה שמכניסין אדם לדין אדם לדין אומרים לו When a person is brought to trial (after death) he is asked: Did you conduct your business affairs with faith? (Shabbos 31a) This question, concerning one's business dealings with emunah, has two meanings. First, it means: Did you conduct your business with the conviction that it is not your efforts that will bring about your parnassah? Did you firmly believe that your parnassah has been predetermined by HaKadosh Baruch Hu for reasons, and in a manner, which we cannot understand? That when you offered your merchandise or services for sale, it was strictly up to HaKadosh Baruch Hu whether or not you would find favor in the eyes of your potential clients? That your parnassah was really a neis from HaKadosh Baruch Hu? And it also means: Did you conduct your business honestly? Could people trust you? For this, you will have had to use your human intelligence; you will have had to learn a trade or other means of earning a livelihood.

We see G-d's kindness in this world not only in the great supply and variety of food but also in the quality of food; G-d added taste, color and smell to give enjoyment and pleasure to mankind and in order that man be encouraged to eat even when he is not rational enough to keep himself going.<sup>1</sup>

# צדיק הי בכל דרכיו וחסיד בכל מעשיו:

דרכיו referes to the ends, the purpose, whereas מעשיו refers to the means.  $^2$  G-d is אדיק בכל בדרכיו, i.e. He provides a perfect purpose, using perfect ends - חסיד בכל - even where we do not see this such as in cases of אדיק ורע לו  $^3$ .

# קרוב הי לכל קוראיו לכל אשר יקראו באמת:

To be answered by G-d, on has to call Him באמת – in truth. This involves at least 3 components:

- 1. One has to make the right השתדלות
- 2. One has to truly recognize that He is the source of providing for all our needs.
- 3. One has to be trying to do His Will i.e. keep His Torah.<sup>4</sup>
- 4. After G-d has answered Him, one should not hope that He will now "leave him in peace" so that he can now enjoy life undisturbed. This will happen if one sees G-d as a mere tool for self-gratification. Similarly, the Besht stated that the test of how sincerely one has prayed is after the prayer. One expression of this is whether, after praying, one finds oneself waiting for the instant gratification of what he asked for. This will be an indication that he did not pray באמת.

It says לכל קוראים - to all His callers - and not לכל הקוראים - all who call out to Him. This verse is referring to all who really seek G-d, who desire to be close to Him and to cleave to  $\operatorname{Him}^6$ .

#### רצון יראיו יעשה:

When ordinary people call to G-d (the previous verse – לכל קוראיו), it requires them to make a special effort (אשר יקראו באמת) in order to get close to HaSh-m. But – without any unusual effort on their part, for their whole life is dedicated to being close to G-d.  $^7$ 

```
<sup>1</sup>Praise, My Soul: pg. 141-142
```

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>R' Munk

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>lbn Fzra

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>R' Munk

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>R' Hirsch

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>נתיבות שלום – כרך א, נתיבי דעת עמ' כח: אינו אומר לכל הקוראים אליו, אלא לקוראיו, פירוש שמבקשים אותו, הפצים בקירבתו ודבוקותו

שיח יצחק<sup>7</sup>

G-d "creates the will" of those who fear Him, i.e. the desires of G-d-fearing people are there because G-d causes them to have those desires. This is the meaning of עשה רצונו כרצונך – Do His Will as if it were your will $^1$ , which means that one should fulfill each Mitzvah with the same desire as if he wanted to do it for himself. Furthermore, if one acts this way, his reward will be כדי שיעשה רצונך כרצונו: G-d will make the person want what He wants.

This is exactly the meaning of the Pasuk רצון יראיו יעשה: the reward of those who fear HaKadosh Boruch Hu will be that He will make them want what He wants. And now, since these G-d-fearing people want only what G-d wants, ויושעם, He will hear their cries and bring them the salvation which they are seeking.<sup>2</sup>

# ואת שועתם ישמע ויושיעם:

Since it says רצון יראיו יעשה – without even having to cry to G-d, why does the verse continue with ואת שועתם ישמע – "He hears their cries" and only then ויושעם? However, G-d already decides to give to יראיו as soon as their need (רצון) is felt by them. But He holds back the actual giving of onr or two things in order to get them to doven (שועתם) to  $\operatorname{Him.}^3$ 

# שומר די את כל אוהביו ואת כל הרשעים ישמיד:

Before, we saw the level of יקראו באמת and the higher level of יקראין יראין. Now there is an even higher level of אוהביו. G-d looks after these people (הי שומר), i.e. He protects them from getting into problems before they enter. But שומר can also mean "to wait for" as in ואביו שמר את הדבר, that Yaakov waited for the dreams of Yosef to come true. Therefore, our verse means that G-d waits (הי שומר) to give the full reward to all who love Him. בל – even those who do not appear to love Him from our perspective.

ואת כל הרשעים ישמיד – G-d will take care of <u>all</u> the רשעים, even those who cover up their evil.

# תהלת <u>הי ידבר פי</u>:

The psalm starts with תהלה לדוד and it progresses to end with תהלה. Dovid HaMelech starts out with a human praise of הי, but, by the time he is finished, it is a pure praise of G-d, not limited by ordinary, this-wordly, human frailty.

Several commentators<sup>4</sup> say that the entire אשרי is referring to the future when G-d will reward the righteous and punish the wicked ( שומר הי את כל אוהביו ואת כל

רד"ק, ספורנו, אלשי"ך

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>פרקי אבות פ"ב משנה ד

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 181

 $<sup>^3</sup>$ אלשיך. Rav Munk

# The Hallelukahs

# הללוייה:

ספר תהלים has ten words of praise<sup>1</sup>. The Gemorrah in Pesachim considers ntte greatest of these praises:

וגדול מכולם הללויה שכולל שם ושבח בתיבה אחת

The Gemorrah says that when Dovid HeMelech composed a psalm that he was particularly fond of, he would start and end it with Ashrei<sup>2</sup>. Tosafos say that the Gemorrah also includes psalms that begin and end with Halleluka<sup>3</sup>.

הַלְלוּיָהּ. הַלְלִי נַפְשִׁי אֶת יְהֹוָה: אֲהַלְלָה יְהֹוָה בְּחַיָּי. אֲזַמְרָה לֵאלֹהַי בְּעוֹדִי: אַל תִּבְטְחוּ בִנְדִיבִים. בְּבֶן אָדָם שֶׁאֵין

# הללויה הללי נפשי את די:

This Mizmor corresponds to our present period, the "pre-dawn," the time before the coming of Moshiach. This is the realm of Nefesh.<sup>5</sup>

*Radak:* A psalm of encouragement in exile. We will praise G-d as long as we live and not rely on human beings. G-d cares for the oppressed. He will live forever, despite the current ascendancy of our enemies.<sup>6</sup>

 $Rav\ Munk$ : This psalm reflect the individual's praise of G-d (הללי נפשי), and hence השגחה פרטית. The next הלני-ה reflects the community and hence השגחה השגחה  $^7$ .

#### אזמרה לאלהי בעודי:

<sup>ו</sup>פסחים קיז. בעשרה מני זמר נאמר ספר זה בניגון, בניצוח, במזמור, בשיר, בהלל, בתפלה, בברכה, בהודאה, באשרי, בהללויה

<sup>2</sup>מסכת ברכות דף י ע״א: כל פרשה שהיתה חביבה על דוד פתח בה באשרי וסיים בה באשרי פתח באשרי דכתיב אשרי האיש וסיים באשרי דכתיב אשרי כל חוסי בו:

<sup>3</sup>תוספות שם: כל פרשה שהיתה חביבה על דוד כו' - וא"ת מאי כל הפרשיות והא לא אשכחן שום פרשה אחרת שמתחלת באשרי ומסיימת באשרי אלא היא. וי"ל דלאו דוקא פתח באשרי וסיים באשרי. אלא חתימה מעין פתיחה כמו תהלה שפתח בתהלה וסיים בתהלה תהלת ה' ידבר פי וכן הרבה פרשיות שמתחילות בהללויה ומסיימות בהללויה:

תהלים קמו $^4$ 

<sup>5</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 183

<sup>6</sup>Artscroll

<sup>7</sup>Compare with Rav Shimson Rephael Hirsh who states that the אשרי deals with השגחה בללית which now moves into the הלניה of our הללניה.

I will make music to my G-d while I exist.<sup>1</sup>

Rav Tzadok HaCohen² writes that this Psalm is going on a person's desire to learn truth. For, in the beginning he needs a Rabbi to teach him and he sees his Rabbi as his whole link with the Truth, but then his Rabbi dies – אבדו עשתנתיו. It is then that he begins to realize that באמת השיי מלמד תורה לעמו ישראל (and even though he said this Brocha every morning he only now begins to understand it), and therefore the Psalm continues with השומר אמת לעולם. The end of the verse goes through all those who are in need and HaSh-m helps them –

שמאחר שמכיר בחסרונו איך אבדו אשתנתיו מעתה בודאי השייי יעזרנו ושומר תורתו לעולם

# *בבן אדם שאין לו תשועה:*

The word אדם, man, comes from the word אדמה, earth. Man comes from the earth and is subject to laws of matter, and he is therefore not in control. Man simply has the free-will to choose how to act, but without the decree of G-d he cannot carry out his will into deed.<sup>4</sup>

# <u>תצא רוחו ישב לאדמתו:</u>

Rav Hirsch explains<sup>5</sup> that the only piece of earth that one truly owns is the four Amos in which he is buried. This can be called אדמתו, his own earth, which is waiting for the him from the day he is born. All other land that one owns does not actually belong to him. Therefore, the word for real estate in Hebrew is אחוזה, as one can hold on to it but does not truly "own" it.<sup>6</sup>

# <u>הי פוקח עורים:</u>

Included in the idea that G-d opens the eyes of the blind is G-d's gift of knowledge and understanding without which we would know nothing and be aware of nothing. All forms of awareness are given to us by G-d.

G-d gives sight to the blind: This does not only mean that G-d makes the blind see, but it also means that He will enlighten the "blind" world to His Kingship. To quote Rav Schwab, "It is difficult for me to understand why every physicist or astronomer is not a Tzaddik and a Yarei Shamayim combined. Such people see HaKadosh Boruch Hu all the time in the course of their scientific work."

| 1 | Δ | rts | c٢ | 'n | ı |
|---|---|-----|----|----|---|
|   | ~ | 115 |    | u  |   |

צדקת הצדיק קפה $^2$ 

(שם) הקב"ה שומר הד"ת שיתקיימו בידו לעולם  $^{3}$ 

<sup>4</sup>Praise, My Soul: pg. 157

<sup>5</sup>תהלים קמו ד

<sup>6</sup>Quoted in Rav Schwab on Prayer pg. 185-186

<sup>7</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 188-9

ָהַלְלוּיָהּ. כִּי טוֹב זַמְּרָה אֱלֹהֵינוּ. כִּי נָעִים נָאנָה תְהָלָּה:בּוֹנֵה יְרוּשָׁלַיִם יְהֹנָה. נִדְחֵי יִשְׂרָאֵל יְכַנֵּס: הָרוֹפֵא לְשְׁבוּרֵי

# הַללויַה. כִּי טוב וַמַּרָה אַלהִינו:

This Mizmor is set in the context of the new world order which will already have begun with the coming of Mashiach.<sup>1</sup>

# בונה ירושלים הי, נדחי ישראל יכנס:

The Jerusalem that this Posuk refers to is not the City of Jerusalem that we know today. Rather, it will be the Jerusalem that is described in Neviim as being built of precious stones and gems². These "precious stones" upon which HaKadosh Boruch Hu is building this future Jerusalem are the prayers and hopes which the Jewish people have expressed throughout our long history – יתגדל, לשנה הבאה בירושלים יתגדל, לשנה הבאה בירושלים. The future Jerusalem will be a physical city with spiritual foundations.³

## גדול אדונינו ורב כח:

"Great" is only our G-d, our Master. If one beholds anything great (such as mountains, oceans, the sun, etc.), he should marvel only at the greatness of "our Master" Who created these things. Every astonishing event is solely G-d's might, for only G-d is great and "mighty of strength."

# *ענו להי בתודה*:

The word ענו (speak up) is the same as עני (poor, afflicted), for the poor "speak up" and cry out for help because of their suffering. G-d afflicted them because He wants them to call out to Him. In contrast, those that are wise call out to G-d in the midst of their happiness, and G-d therefore does not need to afflict them.<sup>5</sup>

#### לבני עורב אשר יקראו:

The Bnei Orev cry out and are heard by no one other than HaSh-m, as one species of raven does not feed its young<sup>6</sup>, and G-d alone provides sustenance even for

<sup>3</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 192

<sup>4</sup>Praise, My Soul: pg. 171

<sup>5</sup>Praise, My Soul: pg. 173

ישעיהו נד יא-יב<sup>2</sup>

מסכת כתובות דף מט עמ' ב $^6$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Rav Schwab on Prayer: pg. 191

these helpless birds: the parent bird leaves its dung in the nest, which causes worms to develop, and thus the young have food brought to them.<sup>1</sup>

#### רוצה הי את יראיו:

The word יראיי, those who fear G-d, comes from the word יראיי, to fear, which is similar to האה, to see. The correct idea of Fear of G-d is awareness of G-d. Therefore, those who fear G-d are people who recognize Him, trust in Him alone and know that all help or challenge comes only from Him.<sup>2</sup>

## המכסה שמים בעבים:

One of the early signs of exile from Eretz Yisrael was that G-d would withhold the rains: וחרה אף הי בכם ועצר את השמים ולא יהי מטר... ואבדתם מהרה מעל

However, in the context of this Mizmor which is set in the beginning of the Yemos HaMashiach, this is reversed; G-d covers the skies with clouds in preparation for rain. The ארץ used here refers specifically to Eretz Yisrael, the land which was promised special rain, יורה ומלקוש. Once Mashiach has come these rains will once again shower this land.

# הנותן שלג כצמר:

The white color of snow helps against melting as it resists the sunrays, exactly like white wool. Snow is also similar to wool because it is fluffy and does not conduct heat, and it therefore insulates the soil against frost and protects the roots. G-d gave the snow as a blanket to protect the earth all winter, and in the spring when the new plants need moisture, the blanket melts away and gives drink to the soil.<sup>5</sup>

הַלְלוּיָהּ. הַלְלוּ אֶת יְהֹוָה מִן הַשָּׁמִיִם. הַלְלוּהוּ בַּמְּרוֹמִים:הַלְלוּהוּ כָּל מַלְאָכִיוּ. הַלְלוּהוּ כָּל צְבָאָיוּ:הַלְלוּהוּ שֶׁמֶשׁ

# הַללו אָת יהוַה מון הַשְּמִים:

This הללוק-ה continues in the context of Yemos HaMashiach on an even more exalted level; it advances from the level of Ruach to Ruach HaKodesh. Here, Dovid HaMelech envisions the entire spiritual and physical universe praising G-d under the leadership of Moshiach.<sup>6</sup>

דברים יא יז $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Praise, My Soul: pg. 176

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Praise, My Soul: pg. 177

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 194

<sup>5</sup> Praise, My Soul: pg. 183 (pg. 185: note that there is no "Nature", but that all phenomena are "His word" or "His wind.")

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 198

# תנינים וכל תהומות:

According to R' Avigdor Miller, the great fish are not capable of praising G-d but they give man the opportunity to do so; all mammals in the water feed their young, find their food, mate, etc. with so much instinct and design that the sea is a chorus of praise to the unbelievable wisdom of its Designer.<sup>1</sup>

#### עץ פרי:

The fruit of the trees offer testimony to their Creator and endless praise of His wisdom and kindness. To quote Rabbi Avigdor Miller, "The ready-to-eat fruit is actually cooked on the tree, and the sugary contents are flavored with healthful acids which impart the precise tartness that the human taste relishes. The fruit is green when unripe to hide among the leaves; when it turns soft and sweet it changes color to announce its presence and availability. The unripe fruit clings tightly to the twig; when ripe it falls or can readily be shaken down. After eating, the seeds are discarded and thus a new generation of fruit trees is ensured. These and many more wonders of the fruit trees bespeak a cunning kindliness involving endless ingenuity and foresight; as men eat and enjoy the fruit they sing in happiness and praise the Designer". <sup>2</sup>

ָהַלְלוּיָה. שִׁירוּ לַיהֹוָה שִׁיר חָדָשׁ. תְּהָלָתוֹ בִּקְהַל חֲסִידִים:יִשְׁמַח יִשְׂרָאֵל בְּעֹשְׁיו. בְּנֵי צִיּוֹן יָגִילוּ בְמַלְכָּם:יְהַלְלוּ שְׁמוֹ

# הַללוּיַה. שירו לַיהוַה שיר חַדַש:

Dovid HaMelech calls this Mizmor a שיר חדש, a new song, as it refers to Techiyas HaMeisim, a level beyond Ruach HaKodesh, where the body and soul reunite.<sup>3</sup>

# יפאר ענוים בישועה:

The more humble a person is and the more he is aware of his failings and is therefore afraid of judgment on the יים הדין, the more likely he is to be "crowned" with the salvation of Techiyas HaMeisim.<sup>4</sup>

<sup>2</sup>Praise, My Soul: pg. 195-6

Page 59 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Praise, My Soul: pg. 193-194

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 201: ... ירננו על משכבותם, let them sing joyously upon their beds, ... is a reference to Techiyas HaMeisim, similar to the Pasuk הקיצו ורננו שוכני עפר, Awaken and rejoice, you who dwell in the dust (Yeshayahu 26:19).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 204. ...Regarding the meaning of the Yom HaDin HaAcharon, Rav Schwab quotes Rav Aharon Kotler: When a person leaves this world and comes before the Beis Din Shel Maalah, the Heavenly Tribunal, he is judged only on the basis of his deeds in this world until the day of his death. However, the effects or results of those deeds – or misdeeds – can have long-term consequences. For instance, let us say that during one's lifetime he had a positive influence on another person, and that other person became a tzaddik, and his children and grandchildren also became tzaddikim, which may result in thousands of tzaddikim. At the end of time, on the yom ha'acharon, that original influential

ָהַלְלוּיָהַ. הַלָלוּ אֶל בַּקַדָשׁוֹ. הַלְלוּהוּ בַּרְקִיעַ עַזּוֹ: הַלְלוּהוּ בַּגבוּרֹתֵיו. הַלְלוּהוּ כַּרֹב גִדְלוֹ: הַלְלוּהוּ בַּתַקְע שׁוֹפַר.

# הללויה הללו אל בקדשו:

This Mizmor is the last chapter of Tehillim, which is the 'crescendo' of all the praises written by Dovid HaMelech. It corresponds to the purely spiritual existence of the Olam HaNeshamos, of which we do not have any understanding at all.<sup>2</sup>

# הללוהו בנבל וכנור... הללוהו בצלצלי תרועה:

Maharil Bloch (Rosh HaShana): We are supposed to actualize all of our potential in serving G-d. The sound of the Shofar is frightening and awe-inspiring; that of the Nevel and Kinor, inspiring and joy-invoking. It is not good enough to serve G-d with this one or that – we have to bring our full range of feelings to bear.

# כל הנשמה תהלל קה:

This literally means, "Let every soul praise the Lord." The Sages see a hint in these words to make a blessing on smell, for smell is something that the soul, and not the body enjoys<sup>3</sup>.

## כל הנשמה תהלל קה הללוקה:

The Tur says that we double the last verse because it is the end of the Psukei DeZimra. It is also the end of all of Tehillim. The doubling shows that one has finished that theme. In this case, it is as if he finished the entire book of Tehillim.

person will have the benefit and reward for being responsible for all those tzaddikim and their ma'asim tovim which resulted from his influence. The reverse is also true. If a person makes a Chillul Hashem in the world and others follow his example; or if someone who had the potential to become a tzaddik instead became a rasha because of an influential person's neglect of him or because he observed that person in a state of disgrace and followed his example, he will have to bear the responsibility for all the aveiros which were perpetrated as a result of his influence – until the end of time. So no one can know what the final result of the Yom HaDin Ha'Acharon will be. Therefore, if HaKadosh Baruch Hu saves us from the Yom HaDin Ha'Acharon and we finally emerge as Bnei Olam Haba and merit Techiyas HaMeisim and to live in that world שבלו ארוך, which is endless, this is the ultimate yeshuah. This is why the expression מצמיח ישונה refers to Techiyas HaMeisim. (pg.205)

תהלים ק $^{1}$ 

<sup>2</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 209. The Rambam (Hilchos Teshuva 8:2) explains that after the period of Techiyas HaMeisim there will be an existence of only neshamos, with no physical manifestations whatsoever. It is in that world that the neshamos of the tzaddikim will receive their ultimate reward.

<sup>3</sup>מסכת ברכות דף מג ע״ב: אמר רב מנין שמברכין על הריח שנאמר כל הנשמה תהלל יה איזהו דבר שהנשמה נהנית ממנו ואין הגוף נהנה ממנו הוי אומר זה הריח Similarly, in Shiras HaYam we double הי ימלוך לעולם ועד to show that this is officially the end of the Shiras HaYam<sup>1</sup>.

Other reasons: This Tehillim mentions הללו twelve times, reflecting the 12 months. However, to account for leap years, we double the last verse to get in another Hallel<sup>2</sup>. (A similar custom exists for the Birkas HaChodesh.<sup>3</sup>)

<sup>1</sup>ספר מנהגי ישורון, ע"י הרב אברהם אליעזר ב"ר אייזיק: טעם כופלין כל הנשמה תהלל יה:בטור או"ח סי' נ"א איתא דכופלין אותו, לפי שהוא סוף פסוקי דזמרה, והב"י כתב לאמר: כדי להודיע שנגמרו המזמורים של סוף איתא דכופלין אותו, לפי שהוא סוף פסוקי דזמרה, והב"י כתב לאמר: סוף השירה, וכן הוא במהרי"ל ה' התהלים, וכן בשירת הים כופלים פסוק ה' ימלוך לעולם ועד מפני שהוא סוף השירה, וכן הוא במהרי"ל ה' תפלה דלכך כופלים כל הנשמה וגו' משום דאיתא בשבת קי"ח א"ר יוסי יהא חלקי עם גומרי הלל בכל יום, ר"ל לומר שמסיימין ספר תהלים שנתיסד בהללויה , והשתא אם לא יכפול פסוק האחרון, לא נראה כמסיים,

ומטעם זה כופלים ה' ימלוך וגו'.

 $<sup>^2</sup>$ שם: עוד טעם אחר, משום שיש בו י״ב הלולים בהללו אל בקדשו וגו׳ כנגד י״ב חדשים ולכן אנו כופלים כל הנשמה תהלל יה על השנה של עיבור.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>שם: כן במוסף של ר״ח אומרים , לטובה ולברכה, לששון ולשמחה, י״ב בקשות כנגד יב״ח, ובשנת עיבור מוסיפים ולכפרת פשע, ונהגו לאומרו רק ער חודש העבור ; והטעם כתב הגאון מהרי״ב לפי שהוספה זו כדי שיבינו שהשנה הזאת מעוברת , אך אחר אדר שני אין תועלת בהוראה, ועיין בשו״ת מהר״ם שיק או״ח תשובה קפ״ד.

# VaYivarech Dovid

וַיְבֶרֶךְ דָּוִיד אֶת יְהֹוָה לְעֵינֵי כָּל הַקָּהָל. וַיֹּאמֶר דָּוִיד. בָּרוּךְ אֵתָּה יְהֹוָה אֱלֹהֵי יִשְׂרָאֵל אָבִינוּ. מַעוֹלָם וְעַד עוֹלָם: לְךָ יְהֹוָה הַגְּדֻלָּה וְהִגְּבוּרָה וְהַתִּפְאֶרֶת וְהַנֵּצֵח וְהַהוֹד. כִּי כֹל בַּשָּׁמִים וּבָאָרֵץ. לְךָ יִהֹוָה הַמַּמִלְכָה. וְהַמִּתְנִשֵּא לְכֹל

ְוָהָעשֶׁר וְהַכָּבוֹד מִלְפָנֶיךָ. וְאַתָּה מוֹשֵׁל בַּכֹּל. וּבְיָדְךָ כֹּחַ וּגְבוּרָה. וּבְיָדְךָ לְגַדֵּל וּלְחַזֵּק לַכֹּל: וְעַתָּה אֱלֹהֵינוּ מוֹדִים אֲנַחְנוּ לָךְ. וּמְהַלְלִים לְשֵׁם תִּפְאַרְתֶּךָ: אַתָּה הוּא יְהֹוָה לְבַדֶּךָ. אַתָּה עָשִּיתָ אֶת הַשָּׁמִים. שְׁמֵי הַשָּׁמִים וְכַל

> אַתָּה הוּא יְהֹוָה הָאֱלֹהִים. אֲשֶׁר בָּחַרְתָּ בְּאַבְרָם. וְהוֹצֵאתוֹ מֵאוּר כַּשְׁדִּים. וְשַׂמְתָּ שְׁמוֹ אַבְרָהָם: וּמָצָאתָ אֵת לָבָבוֹ נֵאֱמָן לָפָנֵיךָ:

#### ויברך דוד:

The following section until אתה הוא was said by Dovid HaMelech when he gave over the funds he had collected for the building of the Bais HaMikdash to his son Shlomo and the Jewish people.<sup>2</sup>

# ויברך דויד את ה׳ לעיני כל הקהל:

The verse states לעיני כל הקהל instead of לפני כל הקהל. The simple reason can be that only those of who were in close proximity were able to hear Dovid HaMelech, as there were no amplifiers at that time. The others could only see him but could not hear him; thus the use of לעיני.

However, on a more profound level, the word לעיני expresses the idea that this Tefillah contained matters of such great importance that even if the people in that audience did not fully understand their meaning at that time, they nevertheless understood that there was a message here which required that they be מעיין, look into, each word at a later time.<sup>3</sup>

# לך הי הממלכה והמתנשא לכל לראש:

Even if a person offers so many praises to G-d that he feels he has used all expressions of praise and has no more words to add without repeating himself, he is still only at the אדלה, the very beginning, of such praises; he has not even started. In other words, all of these expressions of praise – גדלה, גבורה, תפארת etc., scarcely begin to describe G-d's greatness.<sup>4</sup>

#### והעשר והכבוד מלפניך:

In truth, whatever we give to G-d is really His. If we give money to Tzedakah or spend it for a Mitzvah, we are using His money. This concept is the same not only

נחמיה ט:ו-יא

Page 62 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Hirsch, pg. 93

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 218-219

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Rashi on Divrei HaYamim I 29:11. Quoted in <u>Rav Schwab on Prayer</u> pg. 223-224. ...However, most probably this was not written by Rashi, but rather by his talmidim, because the writer attributes his explanation to R' Elazar bar R' Meir bar Yitzchak from Orleans. We know that this person lived during the time of the Baalei Tosafos, so obviously, the writer could not be Rashi.

with regard to money but also when we give of our energy and time for Mitzvos. These, too, have been given to us by G-d.<sup>1</sup>

#### אתה הוא:

This section until במים עזים originated at a time when the Bais HaMikdash lay in ruins and the Jews had returned from Bavel. It was necessary to instill in the nation a renewed consciousness of the Jewish origin, destiny, and fulfillment of their mission in this world. $^2$ 

# ומצאת את לבבו נאמן לפניד:

The verse does not say that Avraham's heart was loyal but that G-d found Avraham's heart loyal. Man cannot see into the heart of a person and determine if another is loyal or not; this is something only G-d can do. As such, G-d tested Avraham and found him to be loyal in all aspects of character.<sup>3</sup>

ּוְכָרוֹת עִמוֹ הַבְּרִית לָתֵת אֶת אֶרֶץ הַבְּנַעֲנִי. הַחָתִּי הָאֱמֹרִי וְהַפְּרִזִּי וְהַיְבוּסִי וְהַגִּרְגָּשִׁי לָתֵת לְזַרְעוֹ. וַתָּסֶם אֶת דְּבָרֶיך

וַתֵּרֶא אֶת עֵנִי אֲבוֹתֵינוּ בְּמִצְרָיִם. וְאֶת וַעֵקּתָם שְׁמַעָּתָּ עַל יָם סוּף: וַתְּתֵּן אֹתֹת וּמֹפְתִים בְּפַרְעֹה וּבְכָל עֲבָדִיוּ וּבְכָל עַם אַרְצוֹ. כִּי יָדַעְתָּ כִּי הַזִידוּ עֲלֵיהֶם וַתַּעַשׁ לְךָ שֶׁם כְּהַיּוֹם הַזֶּה: \*וְהַיָּם בַּקְעִתּ לִפְנֵיהֶם וַיִּעַבְרוּ בִתוֹךָ הַיָּם בַּיָבְּשָׁה. וָאֵת רֹדִפֵּיהֶם הְשָׁלְכִתִּ בִמְצוֹלֹת כָּמוֹ אָבָן. בְּמַיִם עַזִּים:

#### וכרות עמו הברית:

We begin וכרות as a new section even though it is actually the middle of a verse. This is because when there was a Bris Milah, the community would say from this verse onwards together with the Mohel verse by verse, and thereafter the communities became accustomed to beginning this as a new paragraph on regular, non-Milah days as well<sup>5</sup>.

After all of the tests, G-d made a Bris with Avraham. According to Rav Schwab, this covenant refers to the Bris Milah. The Midrash tells of a dialogue in which Avraham asked G-d, "Who will perform the Milah on me?" G-d answered, "You do it on yourself." Since Avraham was an old man, G-d helped him do the Milah. Hence literally, "יוכרות עמו הברית": He established the covenant "with" him, meaning that G-d helped Avraham perform the Bris Milah.

Page 63 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 224. The thought in this pasuk is actually completed three pesukim later in this chapter of Tehillim, although we do not quote it in this tefillah: בי ממך הכל
זור לך, דענו לך, For everything is from You, and from Your hand have we given to You (Divrei HaYamim I 29:14)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Hirsch, 94-95

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Praise, My Soul: pg. 223

דברי הימים א כט:י- יג<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>טעם שנוהגים להחל מן וכרות אעפ"י שהוא באמצע הפסוק והוא פסוק אחד עם ומצאת את לבבו וגו': הטעם לפי שנהגו העולם ביום המילה להחל מכאן על ברית מילה לומר פסוק בפסוק המוהל והקהל כמו שמבואר בסימן ט' ומאז נשתרבב המנהג שאף ביום שאין מילה מתחילין ג"כ מן וכרות. (ספר מנהגי ישורון)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 228-229. According to our minhag, during Tefillas Shacharis before a bris, the mohel says the pasuk וכרות עמו הברית loudly, to invoke the memory of Avraham Avinu, as a prayer that in the merit of Avraham Avinu he may have Siyata D'Shmaya when performing the bris.

The first result of the Bris Milah was that G-d gave Eretz Yisrael to Avraham and his descendants. 1

## *ותרא את עני אבותינו במצרים:*

It does not say עני or yur, torture or pain, but rather עני, poverty. Although G-d certainly saw the physical afflictions of our forefathers in Egypt, G-d took notice of the spiritual depravity; the Jews were losing their purity in Egypt and had reached the  $49^{th}$  level of impurity. If not for the sudden redemption, the Jews might have sunk to the  $50^{th}$  level with no hope for return.

'ibid

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 230-231

# Shiras Hayam (אז ישיר):

```
אַז יַשִּירָה מִשָּה וּבְוַי יִשְרָאַל אָת הַשִּירָה הַזֹּאת לִיהוֹה. וִיאמרוּ לָאמר. אַשִּירָה לִיהוָה כִי גָּאה גָּאָה. סוס וַרְכְבוֹ
                                                                        מַרְכָּבֹת פַּרָעֹה וְחֵילוֹ יָרָה בַיָּם. וּמִבְחַר שָׁלְשָׁיו טְבְּעוּ בִיָם סוּף:
                                                                                                       תָהמת יכָסימו. יַרְדוּ בְמִצוֹלת כָּמוֹ אֲבֶן:
                                                                                          יִמִינָך יִהֹוָה נֵאָדַרִי בַּכֹחַ. יִמִינָך יִהֹוָה תִּרְעַץ אוֹיֵב:
                                                                                    וֹבְרֹב גְּאוֹנְךָ תַּהֲרֹס קָמֶיךָ. תְּשַּׁלֵּח חֲרֹנְךָ יֹאכְלֵמוֹ כַּקַשׁ:
                                                                 וּבְרוּחַ אַפֶּיךָ נֶעֶרְמוּ מַיִּם. נִצְבוּ כִמוֹ נֵד נוֹלִים. קַפָּאוּ תָהמת בּלב ים:
                                                 אַמַר אוֹיֵב אֱרִדֹף אַשִּׁיג אָחַלֶּק שָׁלַל. תִּמְלַאֱמוֹ נַפְשִׁי. אַרִיק חַרְבִּי. תּוֹרִישֶׁמוֹ יַדִי:
                                                                                    נָשַפָּתָ בִרוּחַךָ כִּסָּמוֹ יָם. צָלֵלוּ כַּעוֹפֶרֶת בְּמַיִם. אַדִּירִים:
                                                            מִי כָמֹכָה בָּאֵלִם יְהֹוָה. מִי כָּמֹכָה נֶאְדָר בַּקֹדֶשׁ. נוֹרָא תְהַלֹּת עשׁה פֵּלֵא:
                                                                                                                          נָטִיתָ יִמִינָךָ תִּבְלָעֵמוֹ אָרֶץ:
                                                                                    ָנָחִיתָ בְּחַסְדְּרָ עַם זוּ גָּאָלְתָּ. נַהַלְתָּ בְעַזְּרָ אֶל נְנֵה קִּדְשֶׁרָ:
שָׁמְעוֹ עַמִּים יִרְגָזוּן. חִיל אָחַז ישְׁבֵי פְּלָשֶׁת:
                                                            אָז נִבְהֲלוּ אַלּוֹפֵי אֱדוֹם. אֵילֵי מוֹאָב יֹאֹחֲחֵמוֹ רָעַד. נָמֹגוּ כֹּל ישָׁבֵי כִנַעַן:
                        תָּפֹּל עֵּלֵיהֶם אֵימָתֶּה וַפַחַד. בָּגִדל זְרוֹעֶךָ יִדְמוֹ כַּאַבֵּן. עַד יַעֲבֹר עַמְּךְ יִהֹוָה. עַד יַעֲבֹר עַם זוּ קַנִיתָ:
                                             תָבָאֵמוֹ וְתִּטָּעֵמוֹ בְּהַר נַחֲלָתְרָ. מָכוֹן לְשִׁבְתְּךָ פָּעַלְתָּ יְהֹוָה. מִקְּדָשׁ. אֲדֹנִי כּוֹנִנוּ יְדֵיךָ:
                                                                                                                              יְהֹוָה יִמְלֹרְ לְעֹלָם וָעֵד:
                                                                                                                              יָהוָה יִמְלֹרָ לְעֹלָם וַעֵד:
                                                                                                  יָהוָה מַלְכוּתֵה קָאֵם לְעָלַם וּלְעָלְמֵי עָלְמַיָּא:
     בָּי בָא סוּס פַּרְעֹה בָּרָכָבוֹ וּבְפַּרָשִׁיוֹ בַּיָּם. וְיָשֶׁב יְהוֹוָה עֲלֵיהֶם אֶת מֶי הַיָּם. וּבְנֵי יְשְׂרָאֻל הַלְכוּ בַיַּבְּשָׁה בְּתוֹךְ הַיָּם:
          כִּי לִיהֹוָה הַמִּלוּכָה. וּמוֹשֵׁל בַּגוֹיִם ¹:וְעָלוּ מוֹשִׁיעִים בְּהַר צִיוֹן לְשָׁפּט אֶת הַר עַשֶּו. וְהַיְתָה לִיהוָה הַמִּלוּכָה ²:
                                                         ְוָהָיָה יְהֹוָה לְמֶלֶךְ עַל כָּל הָאָרֶץ. בַּיוֹם הַהוּא יִהְיֵה יִהֹוָה אֵחָד וּשְׁמוֹ אֵחַד:
```

Until now, Psukei DeZimrah dealt with G-d's greatness reflected through the natural order. Here, we also praise G-d as seen through the miraculous order. The core of Psukei DeZimrah remains the former, however. Hence, if there is not enough time to say all of Psukei DeZimrah we skip Shiras HaYam.

G-d's Name is mentioned eighteen times in שירת הים. So too, there are 18 blessings from המעביר שנה to המעביר שנה (including Birkas HaTorah). G-d's Name is also mentioned eighteen times in the Shema and its blessings, in the Shmoneh Esreh and in the בא לציון. Hence, this idea appears at each level of service<sup>4</sup>. G-d's 4-lettered Name repeated 18 times makes up His Great Name of 72 letters. This Name in turn reflects "the fullest unfolding of His might". Since each one of the portions of prayer reflects a level of spirituality, G-d's Great Name cannot be absent from any one of these levels<sup>5</sup>.

שמות יד (כח) וישבו המים ויכסו את הרכב ואת הפרשים לכל חיל פרעה הבאים אחריהם בים לא נשאר בהם עד אחד:

The Egyptian army was destroyed to the last man – not a single soldier, military storeman, clerk or anyone associated with the military was left<sup>6</sup>. Pharaoh, though, did survive to witness G-d's great Sovereignty<sup>1</sup>.

```
תהלים כב:כט^{1}עובדיה א:כא^{2}זכריה יד:ט
```

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>The idea of 18 also appears in the יהי כבוד, where there are 18 verses.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>The World of Prayer, pgs. 30-31

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>ספורנו: לכל חיל פרעה הבאים אחריהם. המון כל רכב מצרים ורוכביהם שבאו אחר הפרשים למלחמה:

Shira – a song sung by the Jewish people together with all of creation in one large symphony – when all of creation is but a revelation of G- $d^2$ . When Klal Yisrael see this, they too become a part of His revelation – G-d speaks through them as He does through the rest of creation<sup>3</sup>. They open their mouths, and, in complete harmony, become instruments of G-d's revelation, all to sing the same words.

We carry something of that song with us in all generations. - the song which they spoke then, caused them to continue uttering song in all the generations. We have a name for the Shabbos on which the Jews crossed the Red Sea: it is called Shabbos Shira.

# (כט) ובני ישראל הלכו ביבשה בתוך הים והמים להם חמה מימינם ומשמאלם:

This is a continuation of the previous verse. At the very same time that one wind was destroying the Egyptians a second wind was saving the Jews<sup>4</sup>.

# <u>(ל) ויושע יהוה ביום ההוא את ישראל מיד מצרים וירא ישראל את מצרים מת על שפת</u> הים:

Initially, the Jews thought that the Egyptians were also saved, thinking that they had come out of the sea somewhere else<sup>5</sup>. However, when they actually saw the dead Egyptians being washed up to shore, they felt saved<sup>1</sup>.

העמק דבר: לא נשאר בהם עד אחד. אפילו מי שאינו בעל מלחמה אלא משרת אותם ונושא כליהם. וזהו דיוק לשון עד אחד. היינו פחות מאחד. רק השייך להם ג"כ לא נשאר. וע' לעיל ט' ז':

<sup>1</sup>דעת זקנים מבעלי התוספות: לא נשאר בהם עד אחד - אבל אחד נשאר והוא פרעה והא דכתיב בספר תהלים אחד מהם לא נותר היינו מכל עמו:

מכילתא: לא נשאר עד אחד אף לפרעה דברי ר' יהודה שנאמר מרכבות פרעה וחילו כו' ר' נחמיה אומר חוץ מפרעה כו'.

והאבן עזרע (פסוק הבא) נקט כדברי ר' יהודה

<sup>2</sup>רב צדוק הכהן רסיסי לילה - אות ח: שירה הוא רק כשמכיר הנוכח כענין ראתה שפחה וכו' אז נפתח פיהם לוחר *חירה* 

<sup>3</sup>ספר שם משמואל פרשת בשלח - שנת תרע״ח והנה ברש״י אז ישיר משה וגו׳ עלה בלבו שישיר וכן עשה וכו׳. וכל המפרשים דקדקו מה אתא לאשמעינן ומי לא ידע שאי אפשר שיהיו אומרים השירה בלתי שעלה על לבם וכל המפרשים דקדקו מה אתא לאשמעינן ומי לא ידע שאי אפשר שיהיו אומרים השירה לא מהם הי׳, אלא תחילה. וכבר אמרנו לפרש שגוף אמירת השירה אין לחשוב להם לישראל לזכות שהרי ז״ל (סנהדרין פ״ט.) שכינה מדברת מתוך גרונם. וע״כ השוו משה ובנ״י, אין שני נביאים מתנבאים בסגנון אחד, ומוכרח לומר ששכינה מדברת מתוך גרונם. וע״כ השוו משה ובנ״י, כלומר כשם שמרע״ה שכינה מדברת מתוך גרונו תמיד כן הי׳ לישראל בעת השירה ... וכל שבח ישראל שבשירה זו הי׳ הערכת לבם שעלה בלבם שישיר, ולפי הערכת לבם באותה מדה היתה שכינה מדברת מתוך גרונם: ... ולפי האמור יתבאר שהירידה לים שהיא בחי׳ אמונה היתה בלילה, אבל השירה ובכללה הערכת הלב לשירה כמעיין הנובע שהיא בחי׳ אמת היתה ביום:

⁴חזקוני (כט) ובני ישראל הלכו ביבשה - פסוק זה דבוק לשלמעלה הימנו, בעוד שהמים כסו את הרכב ואת הפרשים לכל חיל פרעה, היו בני ישראל הולכים ביבשה שהיו שתי רוחות משמשות בים, וברוח אפך נערמו מים משמש לישראל, נשפת ברוחך כסמו ים משמש למצרים. (וכן באבן עזרא, ספורנו והעמק דבר)

<sup>5</sup>The Gemara (Eirchin 10) explains that when the Jewish People emerged from passing through the Yam Suf, they sinned by assuming that although they were saved from drowning in the Yam Suf, the Egyptians also survived the experience. After such a miraculous crossing, how could the nation have thought that the sinful Egyptians merited a similar miracle? Tosfors explains that the Jewish people did not cross the Yam Suf and emerge on the other side (i.e.

From "that day" onward, Egypt no longer had any power over the Jews. The Jewish nation was not subjected to Egyptian rule ever again. Even when the Jews conquered and divided the Land of Israel, which is practically in Egypt's backyard, Egypt is never mentioned.<sup>2</sup>

# <u>יד (לא) וירא ישראל את היד הגדלה אשר עשה יהוה במצרים וייראו העם את יהוה ויאמינו</u>:

Because they believed, they were able to sing<sup>3</sup>.

# וירא ישראל... ויאמינו בהי ובמשה עבדו:

אמונה is different from ידיעה. When the Jews saw that the sea split open and waters solidify on their right and left sides, and they walked through it on dry land, they did not need Emunah to believe this. It was reality; it was happening in front of them. They could point and say: זה אלי, This is my G-d.

It was a Neis that all Jews said Shirah together by the Yam; the voice of Moshe (who was a Kvad Peh) was heard by six hundred thousand people and their children. And, further, Rabbi Eliezer, the son of Rabbi Yosi HaGelili, says that Bnei Yisrael repeated every word of the Shirah after Moshe! Even more so, Rabbi Nechemiah says, as is explained by Rashi, that שרתה רוח הקדש על כלם וכונו יחד את את את את את הוא את אונה במתבה; Moshe and the Jewish people received Ruach HaKodesh which enabled them to say the same words of the Shiras HaYam together!

This Song of the Red Sea is to be said with happiness. We should imagine in our mind as though we were there, crossing through the sea, this very day. Whoever says it happily will have his sins forgiven.<sup>7</sup>

# אז ישיר:

<sup>1</sup>אבן עזרא יד ל: ויושע - עתה היו ישראל נושעים מיד מצרים כי עד עתה היה עליהם פחד המלך וכתוב כי המצריים טבעו בים. והים לא השליכם אל היבשה. כי כן כתוב תבלעמו ארץ. על כן פי' וירא ישראל את מצרים מת על שפת הים. שהיו ישראל על שפת הים. וראו מצרים מת כאשר טבע:

<sup>2</sup>Praise, My Soul: pg: 229

 $\pi^3$ תנחומא

<sup>4</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 233

<sup>5</sup>Sotah 30b

<sup>6</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 396

משה ברורה נא לד<sup>7</sup>

The Shiras HaYam is read from the Torah every year when Parshas Beshalach is read. It is also read on the seventh day of Pesach. Additionally, it is recited daily and so it shall be forever. The display of Kriyas Yam Suf gave the Jews a force that propels us forward until the end of time. <sup>1</sup>

The word שיר does not mean a melody or tune, which is expressed by voice or a musical instrument. This would be called זמרה. Shirah, or shir, means the text of a poem. $^2$ 

# אשירה לדי:

To Him alone, for there is none beside Him<sup>3</sup>.

# זה אלי:

Each person saw G-d so clearly that they were able to point and say, "This is my G-d). In the words of the Sages, the handmaiden at the crossing of the Red Sea saw what Yechezekiel ben Buzi did not see<sup>4</sup>.

# זה אלי ואנוהו:

This is my G-d and I shall beautify Him. From here we learn that we should serve G-d with beautiful utensils, i.e. "I will make beauty before my G-d" through the Mitzvos by serving Him with a beautiful Talis, a beautiful Sukka and a beautiful Esrog, etc<sup>5</sup>. The Chafetz Chaim<sup>6</sup> adds that in these words of the Sages there is an additional meaning: that a Mitzvah needs to be splendid not only in its external appearance but mainly in its inner character – which means that it should be done as an act for the sake of '\tau.

On the level of Drush, however, ואנוהו is explained by Targum Onkelos as having the meaning of a dwelling, as in נוה . He therefore renders this as ואבני לה and I will build for Him a Beis HaMikdash. Rav Hirsch expands on this idea and translates it to mean, "I wish to become a dwelling for Him," meaning, I wish to live my life so that it becomes a resdidence for G-d's presence in this world.<sup>7</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Praise, My Soul: pg. 233

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 234

 $<sup>^{3}</sup>$ מפר החודנוה. ווורט

⁴רש"י: זה אלי - בכבודו נגלה עליהם והיו מראין אותו באצבע ראתה שפחה על הים מה שלא ראו נביאים: רבינו בחיי: רבי אליעזר אומר מנין אתה אומר שראתה שפחה על הים מה שלא ראה יחזקאל בן בוזי שנאמר זה אלי ואנוהו, ביחזקאל כתיב (יחזקאל א) ואראה מראות אלהים ובשאר הנביאים כתיב (הושע יב) וביד הנביאים אדמה, כלומר בדמיונות ומראות אבל על הים ראו כלן עד שאמר כל אחד ואחד זה אלי ואנוהו, ואין כוונת החכמים בזה שתהיה מעלת השפחה בענין ההשגה והחכמה יתרה על השגת מעלת יחזקאל בן בוזי הנביא אלא הכוונה שראתה שפחה על הים דבר שלא ראה יחזקאל.

יואנוהו, אתנאה לפניו במצות, טלית נאה סוכה נאה לולב נאה: $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Introduction to Chovas HaShmirah

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 237

# זה אלי ואנוהו אלהי אבי וארממנהו:

This is my G-d of mercy<sup>1</sup> and I will raise Him to the highest abode; the G-d of my Fathers, who appeared to them in the form of אל שדי, and now I will raise Him so that He appears on earth with His full Name, for, as the next verse proclaims, He will appear in all His manifestations, as a G-d of War, and as a G-d whose Name is HaShm, the Name<sup>2</sup>.

# טו (ג) יהוה איש מלחמה יהוה שמו.

The four-letter Name י-ה-ו-ס of G-d is used here twice to express the idea that even though G-d appears here as a man of war who has suddenly become a destroyer, nevertheless, His Name still remains י-ה-ו-ה. He is fighting this war with His Midas HaRachamim.<sup>3</sup>

#### הי שמו:

G-d's Name was shown to be so vastly dominant over every mighty earthly being, unifying as it does the seemingly contradictory facets of mercy and judgment all in one<sup>4</sup>. Sforno says that G-d's destruction of evil is in itself an act of mercy to

רמב"ן: ומנין שאין "אלי" אלא מדת רחמים, שנאמר אלי אלי למה עזבתני (תהלים כב ב), אל נא רפא נא לה (במדבר יב יג), אל ה' ויאר לנו (תהלים קיח כז) ואם כן יאמר זה אלי, כי עמי הוא "אל" בזה, כי יתעלה עם הרחמים להיות רחמן בדינו:

<sup>2</sup>רמב"ן: זה אלי ואנוהו ואעלה אותו אל נוה עליון אלהי אבותי, שנראה להם באל שדי, ועתה ארומם אותו בשם השלם, כי מעתה יהיה השם איש מלחמה ויהיה ה' שמו

<sup>3</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 237. ... This is borne out by the Gemara: אמר ר׳ יוחנן מאי דכתיב ולא לואר בקשו מלאכי השרת לומר שירה. אמר הקב״ה מעשה ידי טובעין בים ואתם אומרים ואר דה אל זה כל הלילה בקשו מלאכי השרת לומר שירה. אמר הקב״ה מעשה ידי טובעין בים ואתם אומרים The angels wanted to say praises (upon the miracle of the Yam Suf), however, G-d said to them, "My creations are drowning and you wish to say praises?" Megillah 10b) This is a manifestation of Middas HaRachamim. This concept that HaKadosh Baruch Hu destroys the Reshaim as a result of His Middas HaRachamim is very difficult for us to comprehend. The question arises, if the Malachim were precluded from saying Shirah over the destruction of the Egyptians, how could Moshe Rabbeinu and the entire Bnei Yisrael do so? ... The Midrash tells us, אין מלאך אחד עושה שתי שליחויות, One Malach cannot perform two tasks. A Malach can do only one thing as a time; be cannot experience two things tagether. This is

Midrash tells us, אין מלאך אחד עושה שתי שליחויות, One Malach cannot perform two tasks. A Malach can do only one thing as a time; he cannot experience two things together. This is based on, ורגליהם רגל ישרה, their feet are one. A human being has the ability to do two contrasting things at the same time. He can feel sorry for the drowning Egyptians while he rejoices over his own redemption. However, a Malach has no such capability. He has a "one-track mind"; his singular purpose is the completion of the mission for which he was sent by HaKadosh Baruch Hu. He therefore cannot say Shirah for the redemption of the Bnei Yisrael while his mission is the destruction of the Egyptians. (pg. 238)

<sup>4</sup>רש"י טו ג: ה' שמו - ד"א ה' שמו אף בשעה שהוא נלחם ונוקם מאויביו אוחז הוא במדתו לרחם על ברואיו ולזון את כל באי עולם ולא כמדת מלכי אדמה כשהוא עוסק במלחמה פונה עצמו מכל עסקים ואין בו כח לנווורח זו וזו: the world<sup>1</sup>. It is the same G-d that acts to destroy the evil who acts to be merciful on those who serve Him<sup>2</sup>.

## ימינד ימינד:

In fact, G-d's very blessing turned the other way is the source of all affliction<sup>3</sup>. As the Jews crossed the Red Sea they saw this very clearly – while some of the Jews were still crossing the Red Sea, the Egyptians were drowning. It took one set of forces to achieve the piling up of the sea at the very same time as a seeming different set of forces were operating on the hapless enemy<sup>4</sup>. Truly, these were but different faces of the same thing.

#### וברב גאונך תהרוס קמיך:

The enemies of the Jewish nation are called קמיך, "those that rise up against You", because all who rise up against the servants of G-d, the Jews, are enemies of G-d and are opponents of G-d's glory which the Jewish nation maintains.<sup>5</sup>

# נורא תהלות:

To understand all of these, and to give expression to it all, is almost an impossible task<sup>6</sup>.

It is great to praise G-d for performing wondrous things, but we are obligated to praise Him for both the good and the bad. Oftentimes we do not understand the lack of those Nissim when we daven and don't seem to receive an answer, which is also a פלא. Therefore, the words נורא תהלות mean that it is with fear that we praise G-d for the good things that happen to us, because in doing so we may lose sight of the

<sup>1</sup>ספורנו עה"ת ספר שמות פרק טו פסוק ג: ה' איש מלחמה ה' שמו. אף על פי שהוא איש מלחמה ומכרית הרשעים במדת הדין, מכל מקום ה' שמו במדת רחמים, כי בזה הוא נותן הויה ומציאות לעולמו, בהיותו מכלה קוצים מן הכרם שהם מחריבי עולם:

<sup>2</sup>אור החיים על שמות פרק טו פסוק ג: ה' איש מלחמה פירוש גם במדת הרחמים עשה מלחמה, ולא שישתנה מפני זה ח"ו, אלא ה' שמו, על דרך כי אני ה' לא שניתי (מלאכי ג ו), או ירצה כי בזמן עצמו שעשה מלחמה עם המצריים, בזמן עצמו היה מתנהג במדת הרחמים עם ישראל, וכמו שפירשתי במאמרו יתברך (לעיל ו ב) וידבר אלהים אל משה וגר' אני ה':

רש"י טו ו: ימינך ימינך - שני פעמים כשישראל עושין את רצונו של מקום השמאל נעשית ימין: <sup>3</sup>

<sup>4</sup>אבן עזרא שמות יד כט: ובני ישראל - טעם להזכיר זה פעם אחר. כי פרעה היה טובע ועוד נשארו אנשים מישראל בים עוברים. וזה הי' פלא בתוך פלא כי במקום שהיו ישראל עוברים בים היה שם רוח קדים מייבש ובמקום פרעה וחילו הביא השם רוח אחרת להמס המים שנקרשו ונעשו חומות.

<sup>5</sup>Praise, My Soul: pg. 242: Rav Miller quotes the Mechilta in Shemos 15:7: "All who rise up against Israel are as if they rose up against the Holy One blessed is He."

ירש"י טו יא: נורא תהלות - יראוי מלהגיד תהלותיך פן ימעטו כמ"ש לך דומיה תהלה:  $^6$ 

ברכות נד:א: חייב אדם לברך על הרעה כשם שמברך על הטובה, שנאמר ואהבת את ה' אלקיך בכל לבבך  $^7$ ובכל נפשך ובכל מאדך – בכל מדה ומדה שהוא מודד לך הוי מודה לו

Page 70 of 178

#### תבלעמו ארץ:

Yet any recognition, even by those choosing not to believe in Him, is worthy of praise and reward<sup>2</sup>.

#### מכון לשבתד:

With this recognition we see the harmony of the lower worlds with those more spiritual realms above<sup>3</sup>. The whole picture now came together for the Jews. Their thanksgiving "were not merely for the miracles but for the trial, not merely for the salvation but for the suffering," for they now knew that these too were a part of the blessing<sup>4</sup>. Below the surface of things everything is used by G-d to ultimately bring forth His Oneness<sup>5</sup>.

# יהוה ימלך לעלם ועד:

We double this verse to signify that it is the end of the Shira (just as we double 6).

ושם מביא את המדרש: אמר משה: באז חטאתי שמרתי "ומאז באתי לדבר אל פרעה הרע לעם הזה", באז אני אומר שירה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 240-1

<sup>:</sup>רש"י טו יב $\,$ תבלעמו ארץ מכאן שזכו לקבורה בשכר שאמרו ה' הצדיק:

רש"י טו יז: מכון לשבתך - מקדש של מטה מכוון כנגד כסא של מעלה אשר פעלת $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Artscroll, Overview to the Song of Songs, pg. xl:

דעת תבונות – הנהגת היחוד שעל ידו יתגלה יחודו<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>ספר מנהגי ישורון, ע"י הרב אברהם אליעזר ב"ר אייזיק: בשירת הים כופלים פסוק ה' ימלוך לעולם ועד מפני שהוא סוף השירה, וכן הוא במהרי"ל ה' תפלה דלכך כופלים כל הנשמה וגו' משום דאיתא בשבת קי"ח א"ר יוסי יהא חלקי עם גומרי הלל בכל יום, ר"ל לומר שמסיימין ספר תהלים שנתיסד בהללויה , והשתא אם לא יכפול פסוק האחרון, לא נראה כמסיים, ומטעם זה כופלים ה' ימלוך וגו'.

עוד טעם שכופלין ה' ימלוך וגו' משום כי משה רבינו הקדים ה' למלכות ולמה הקדים המשורר מלכות להשם ואמר ימלוך ה' לעולם (עיין הבעה"ט סוף שירה) וכדי לעשות כמשה וכדוד אומרים מראש ה' ימלוך כמו שאמר משה ואומרים שנית ה' ימלוך , וא"כ הוא השם קודם למלכות וגם מלכות קודם להשם, (ס' תקנות ותפילות)

# **Yishtabach**

ִישְׁתַּבַּח שִׁמְךָ לָעַד מַלְכֵּנוּ הָאֵל הַמֶּלֶךְ הַגָּדוֹל וְהַקָּדוֹשׁ בַּשְׁמִיִם וּבָאָרֶץ. כִּי לְךָ נָאֶה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ.

#### ישתבח:

ישתבח does not start with the words ברוך אתה של because it is the counterpart of ברוך and, as such, it is a ברכה הסמוכה a blessing which follows another blessing, which does not open with ברוך אתה  $^1$ .

#### ישתבח שמד לעד מלכנו:

At the close of Pesukei Dezimrah we declare that we regret concluding, for G-d's Name should be praised forever without end: ישתבח שמך לעד $^2$ 

שִׁיר וּשְׁבָחָה הַלֵּל וְזִמְרָה עוֹז וּמֶמְשָׁלָה נֶצַח גְּדֻלָּה וּגְבוּרָה תְּהִלָּה וְתִפְאֶרֶת קְדֻשָּׁה וּמַלְכוּת. בְּרָכוֹת והודאות

These 15 expressions of praise should be said without interruption. These fifteen words are to be said as one unit (not as one breath), corresponding to the numerical value of the Name י-י, with which G-d created both this world and the next – כי בקה די צור עולמים, and it is therefore the symbol of creation.

There are 15 words of praise as in the 15 Shir HaMaalos Psalms of Dovid HaMelech whose Psalms we have just finished saying in the Pseukei Dezimrah. The name of Dovid's son Shlomo, who continued his father's work, is hinted at in the words שׁמָן לֵעָד מַלְכָּנוּ מַאַל.

# מלך א-ל חי העולמים:

G-d is the life-source of all time periods of existence. עולמים expresses the idea of for all times – forever. $^6$ 

The Shulchan Aruch states that it is prohibited to speak between ישתבח, which concludes the Pesukei D'Zimrah, and the beginning of יוצר אור, which starts the Brochos of Krias Shema.<sup>7</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 247

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Praise, My Soul: pg. 252

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 248

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>World of Prayer

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Abarbenel, Hagada of Pesach. The Yishtabach also appears at the end of the Hallel on Pesach, for the same reason.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 250

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 116-117: ... המספר בין ישתבח ליוצר עבירה היא בידו וחוזר עליה "מנורכי המלחמה" if one talks between Yishtabach and Yotzer Ohr, he has committed an עבירה

### **KADDISH**

ִיתְגַּדַּל וְיִתְקַדַּשׁ שְׁמֵה רַבָּא. אמן: בְּעָלְמָא דִּי בְרָא כִרְעוּתֵהּ וְיַמְלִיךְ מַלְכוּתֵהּ בְּחַיֵּיכוֹן וּבְיוֹמֵיכוֹן וּבְחַיֵּי דְכָל בֵּית

Our Sages instituted the saying of Kaddish at least seven times daily, and any additional Kadeishim are voluntary. Some authorities have found a Remez for this in the words of Tehillim: שבע ביום הללתיך. These seven mandated Kadeishim include three times during Shacharis and twice each during Minchah and Maariv.

The organizers of the prayers instituted that Kaddish be said before and after each Shemoneh Esrei, which is the main public Tefillah, as the purpose of Kaddish is to sanctify of G-d Name by the entire congregation. Since Kaddish cannot be said before Shemoneh Esrei during Shacharis (because of the requirements that Tefillah should follow Geulah without any interruption), it is said afterwards instead.<sup>1</sup>

Since the Mitzvah of Psukei Dezimrah is now complete and we are now about to start another Mitzvah of the Shema and its blessings, we say a Kaddish in between<sup>2</sup>.

# Why in Aramaic:

Tosafos say that the Kaddish was originally said after learning Agadata. Since simple Jews also learned Agadata, Kaddish was set up in Aramaic which everyone understood. Tosafos reject a second opinion, that of the idea that it was made in Aramaic to avoid the Angels understanding it and becoming jealous of mankind who had such exalted praises for the Ribono Shel Olam<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Rav Schwab on Prayer: pg.251. See Mishnah Berurah 236:5 for the reason Kaddish is said at Maariv between Geulah and Tefillah.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ספר מנהגי ישורון, ע"י הרב אברהם אליעזר ב"ר אייזיק: טעם שנוהגים לומר קדיש אחר ישתבח .... לפי שכבר סיימו את המצווה של פסוקי דזמרה, ועכשיו מתחיל מצווה האחרת של ק"ש וברכותיה.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>תוספות ברכות דף ג ע״א: וגם מה שאומרים העולם לכך אומרים קדיש בלשון ארמית לפי שתפלה נאה ושבח גדול הוא על כן נתקן בלשון תרגום שלא יבינו המלאכים ויהיו מתקנאין בנו וזה אינו נראה שהרי כמה תפלות יפות שהם בלשון עברי אלא נראה כדאמרינן בסוף סוטה (דף מט.) אין העולם מתקיים אלא אסדרא דקדושתא

Some of the words of קדיש are pure Lashon HaKodesh, such as יתברך, וישתבח, etc., while others are in Aramaic, such as בעלמא די ברא כרעותה, שמה etc. This mixture of language characterized the vernacular which the common people understood best.

## יהא שמיה רבא מברך:

In the Gemorrah in Brachos<sup>1</sup>, Eliyahu HaNavi is reported as telling Rebbe Yosi that whenever the Israelites go into the synagogues and schoolhouses and respond: 'May His Great Name be blessed!' the Holy One, blessed be He, shakes His head and says: Happy is the king who is thus praised in this house<sup>2</sup>!

The Gemorrah states further that Rebbe Yosi heard a Bas Kol in the form of a dove cooing saying that the יהא שמיה רבה brings the Geulah closer<sup>3</sup>.

Tosafos says that the words mean "May His great Name be blessed" (not like Machzor Vitry who says that it means May His Name become great - i.e. may it become a whole Name again after Amalek caused some of it to become hidden - כי יד $^4$ .

According to Minhag Sfarad, the community also says the first word of the next line, יתברך, joining it to the words יהא שמיה רבא. Rabbeinu Bachaya explains that this is for a Kabbalistic reason, for the words לעלם ולעלמי עלמיא represent 5 of the most spiritual levels and the word יתברך, the level above that. The words are joined in order that there should not be any break between these levels<sup>5</sup>.

ע"א ג<sup>1</sup>

<sup>2</sup>מסכת ברכות דף ג ע"א: ואמר לי [אליהו הנביא לרבי יוסי] ... בשעה שישראל נכנסין לבתי כנסיות ולבתי מדרשות ועונין יהא שמיה הגדול מבורך הקדוש ברוך הוא מנענע ראשו ואומר אשרי המלך שמקלסין אותו בביתו

<sup>3</sup>מסכת ברכות דף ג ע"א: ואמר לי בני מה קול שמעת בחורבה זו ואמרתי לו שמעתי בת קול שמנהמת כיונה ואומרת אוי לבנים שבעונותיהם החרבתי את ביתי ושרפתי את היכלי והגליתים לבין האומות ואמר לי חייך וחיי ראשך לא שעה זו בלבד אומרת כך אלא בכל יום ויום שלש פעמים אומרת כך ולא זו בלבד אלא בשעה וחיי ראשך לא שעה זו בלבד אומרת כך אלא בכל יום ויום שלש פעמים אומרת כך ולא זו בלבד אלא בשנע שישראל נכנסין לבתי כנסיות ולבתי מדרשות ועונין יהא שמיה הגדול מבורך הקדוש ברוך הוא מנענע ראשו ואומר אשרי המלך שמקלסין אותו בביתו כך מה לו לאב שהגלה את בניו ואוי להם לבנים שגלו מעל שולחן אביהם:

^תוספות ברכות דף ג ע״א: הגדול מבורך. מכאן יש לסתור מה שפירש במחזור ויטרי יהא שמיה רבא שזו תפלה שאנו מתפללין שימלא שמו כדכתיב (שמות יז) כי יד על כס יה שלא יהא שמו שלם וכסאו שלם עד שימחה זרעו של עמלק ופירושו כך יהא שמי״ה שם יה רבא כלומר שאנו מתפללין שיהא שמו גדול ושלם ומבורך לעולם הוי תפלה אחרת כלומר ומבורך לעולם הבא. וזה לא נראה מדקאמר הכא יהא שמיה הגדול מבורך משמע דתפלה אחת היא ואינו רוצה לומר שיהא שמו גדול ושלם אלא יהא שמו הגדול מבורך

<sup>5</sup>רבינו בחיי ב כג: ואליו אנו מברכים בקדיש אמן יהא שמיה רבא מברך, ואנו אומרים לעלם לעלמי עלמיא יתברך הזכיר ה' עולמות כנגד ה' ספירות שמשם ולמעלה, וצריך הוא לחבר מלת עלמיא ליתברך ואין להפסיק בהם כלל כשם שאין להפסיק הכתר מאין סוף, שמע נא ואתה דע לך: The Gemorrah in Sotah says: From the day that the Temple was destroyed, etc. Rava said: And the curse of each day will be worse than of the preceding day, as the verse states: In the morning you will say: If only it were evening! And in the evening you will say: If only it were morning. ... How, in that case, can the world endure? By saying the סידרא דקדושה and the אמיה רבא יברא.

The Maharal explains that although aspects of this world are subject to annihilation, this world ultimately receives its sustenance from a higher world, a world that does not suffer any loss or attrition whatsoever. This link to the higher world remains even when G-d cuts off the blessings which He only gives when we do His Will. And it is by strengthening this link with the higher world that we can reinvigorate this world even at a time of great darkness and difficulty. There are two places in the dovening where we make reference to this. The first is in the Kadish and the second is in what is known as the Kedusha DeSidra of the יובא לציון בא לציון בא לציון בא לציון בא לציון בא לציון בא לאסוור שלמיא DeSidra of the dovening. In both places we praise G-d as the G-d of לעלם ולעמי עלמיא – of both this and the higher worlds, thereby strengthening the link between these two worlds<sup>2</sup>.

The Gemara<sup>3</sup> places extremely great importance on the saying of יהא שמה רבא with one's fullest concentration: כל העונה יהא שמיה רבא מברך בכל כחו קורעין לו גזר דינו

The responding of יהא שמה רבא with all one's strength is so powerful that it can cause the Heavenly Court to "tear up" a decree of punishment for one's Aveiros and give him another chance to repent.<sup>4</sup>

Rashi explains בכל כחונתו, with his complete concentration of mind. Others<sup>5</sup> explain it to mean בקול רם, with a loud voice. When one says something loudly it increases his concentration on the meaning of what he is saying.<sup>6</sup>

If the central theme of Kaddish is the saying of יהא שמה רבא with total concentration, בכל כחו , it is no mere coincidence that the structure of the words and sentences of Kaddish correspond to the number 28, the numerical value of כח : There

Page 75 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>סוטה (מ"ט ע"א) משחרב ב"ה אמר רבא וכל יום קללתו מרובה משל חברו שנא' בבקר תאמר מי יתן ערב ובערב תאמר מי יתן בקר הי בקר אילימא בקר דלמחר מי ידע מאי הוה אלא דחליף ואזיל אלא עולם על מה קאי אסידרא דקדושה ויהא שמיה רבא דאגדתא שנא' ארץ עפתה כמו אופל צלמות ולא סדרים וגו' הא איכא סדרים תופיע מאופל ע"כ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מהר"ל, נתיב העבודה - פרק יא: וביאור זה, כי העוה"ז הוא מקבל מן העולם העליון ודבר זה אין לו ביטול ולא יפול תחת הבטול כלל, ואף כי חרב ב"ה אין בטול אל מדריגה זאת העליונ'. ועל דבר זה קאי עלמא, כי כאשר בטל ב"ה שעל ידו היתה ברכה באה לעולם, אבל עדיין לא בטל דבר זה שעוה"ז מקבל מן עולם העליון, ולפיכך קאמר דקאי על סדרא דקדושה ואמן יהא שמיה רבא דאגדתא, כי עי"ז הברכה באה מעולם העליון לעולם הזה ובזה לא שייך הפסק כלל, ובשניהם אנו אומרים קדיש לעלם ולעלמי עלמיא וכן באמן יהא שמיה רבא אנו אומרים מברך לעלם ולעלמי עלמיא, ולא תמצא זה בשום שבח בעול' רק בשני שבחי' אלו, בעבור כי אלו שני שבחים בפרט משבחים הקב"ה מצד שהוא מברך לעלם ולעמי עלמיא, ועל דבר זה העולם עומד

מסכת שבת דף קיט ע"ב $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 255

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>עיין תוספות, שם

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>According to this opinion, יהא שמה רבא would be an exception to the rule that the response to a bracha may not be louder than the bracha itself. However, even according to this opinion, one must be careful not to shout it so loudly as to make himself look ridiculous: Rav Schwab on Prayer pg. 255

In addition to יתברך, which is the central theme of Kaddish, we add seven more elevated stages: וישתבח, ויתפאר, ויתנשא, ויתהדר, ויתנשא, ויתהדר, ויתפאר, ויתפאר, ויתרומם, ויתנשא, ויתהדר, ויתנשא, and each one of these is further enhanced by four forms of praise which correspond to the "four worlds": לעלא מן כל ברכתא ושירתא תשבחתא ונחמתא. This combination also totals 28.

It is clear from all of this that the organizers of the Tefillah structured the entire Kaddish around the central theme of converted c

<sup>1</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 256-7

## C-BIRKAS SHEMA

Our Sages instituted the recital of three Brochos each morning in conjunction with Kriyas Shema: אמת ויציב and אהבה רבה before Kriyas Shema and אמת ויציב, or afterwards.  $^1$ 

## 1. Overview and Barchu

The three Birkas Shema deal respectively with מערכת המערכת המערכת הערכת מערכת המערכת מערכת המבע and history. In מלאכים we deal mainly with the perfect praises which the מלאכים give to 7. Much later, when we have moved through many steps all the way to the 7, we attempt, with our freedom of choice, to do what the מלאכים do as a matter of instinct. We move from מערכת הטבע that will allow us to imitate the in being just as מערכת התורה , דבוק לדי 7. We then move to express this דביקות in practice with the saying of שמער we show how this דביקות translates itself into (the 7 שמנה שמנה עשרה 7 שמנה ברטית is not just an abstract concept but is that which allows us to turn to speak to Him directly.

The Maharal states that the first Brocha of Birkas Shema was made on Olam Hazeh. It therefore focuses on light, for this was created first, and is therefore the most exalted of Olam Hazeh creations<sup>2</sup>. The second of these blessing deals with the giving of the Torah, which is above the level of this world<sup>3</sup>. Then comes the next level, the Shema – the acceptance of the Yoke of Heaven<sup>4</sup>, i.e. not only does He create and bestow upon us the light and the Torah, but He is One and therefore His kingdom ranges over all beings<sup>5</sup>. This is expressed by the blessing after Shema, Emes VeYatziv, which shows G-d's mastery over all things through His creating miracles and doing with the world as He pleases<sup>6</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>See Mishnah, Brachos 11a. Quoted in <u>Rav Schwab on Prayer</u> pg. 259 מהר"ל, נתיב העבודה, פ"ז: וברכה ראשונה תקנו על העולם הזה שהאור הוא המעלה היותר של עולם שהוא נברא תחלה

מהר"ל שם: וברכה שניה תקנו על נתינת התורה שהתורה על העולם הזה $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>מהר"ל שם: ואחר כך סדרו ק"ש שהוא כנגד מלכות שמים, וזה כי מלכותו היא עוד מדריגה עליונה על התורה

מהר"ל שם:, שאנו אומרים תחלה שהוא השפיע את האור ואח"כ אנו אומרים שהוא משפיע התורה ואח"כ אנו" אומרים שהוא יתברך אחד, ודבר זה יותר מדריגה עליונה מה שהוא מתעלה במלכותו ית' על הכל

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>מהר"ל שם: ולפיכך אחר ק"ש קבעו ברכת אמת ויציב שהוציא הקב"ה את ישראל ממצרים ע"י נסים ונפלאות, וברכה זאת מתחייב מן ק"ש כי בק"ש שהוא ית' אחד וזהו מלכות שמים, ומפני שהוא מלך נבדל מהכל הוא מושל על הכל עד שהוא יכול לעשות נסים ונפלאות בעולם כמו שעשה במצרים, ולפיכך אחר ק"ש שהוא מלכות שמים בא הברכה של אמת ויציב שהוא מחדש נסים ונפלאות שלא כמנהגו של עולם, כי אם היה לו שתוף עם הנמצאים לא היה זה אחד ובמה שהוא נבדל מן העולם מושל עליו עושה בעולם כרצונו ובזה הוא ית' אחד:

The Maharal expresses these three blessings another way, as three Hanhagos. The first blessing is the Hanhaga of the order of this world; the second blessing is the Hanhaga of the abstract mind; and the third blessing is the Hanhaga of miracles<sup>1</sup>.

#### ברכו:

We say ברכו each morning and evening at the beginning of the Brochos of Kriyas Shema and also when one is called up to the Torah. The one who says Borchu is saying, "This is not only my private affair; I invite the entire Tzibbur to join me in making a communal sanctification of HaSh-m's Name." Birochos Kriyas Shema can be said without a Minyan, but ברכו את הי המברך is said only with a Minyan, indicating that the blessing of HaSh-m by each individual will be elevated to a much higher level when the entire congregation combines their individual Brochos.<sup>2</sup>

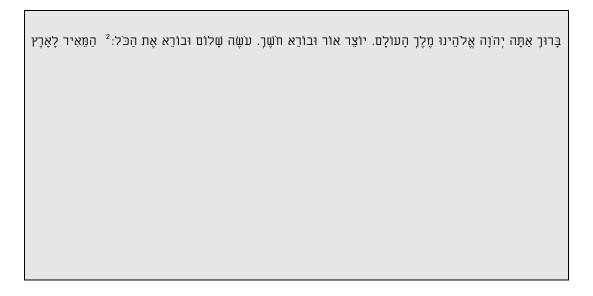
\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מהר"ל, נתיב העבודה, פ"ז: ודע עוד כי אלו ג' ברכות, דהיינו ברכת יוצר אור אהבה רבה אמת ויציב הם באים על ג' הנהגות. ההנהגה הראשונה היא הנהגת סדר עולם, השנית היא הנהגת שכלית ודבר זה למעלה מן הטבע, הנהגה הג' הוא הנהגה שלא בטבע מה שמחדש נסים ונפלאות וזהו הנהגה שלישית,

 $<sup>^2</sup>$ Rav Schwab on Prayer pg. 252. Therefore, the chazzan should join the tzibbur in the response of ברוך ה' המברך לעולם ועד and not say it separately after the tzibbur, because as a davar shebikdusha, it must be said together with the tzibbur. In many congregations the chazzan says ברוך ה' המברך לעולם ועד after the tzibbur has finished saying it. This is not correct (pg. 253).

### 2. Yotzer Ohr-Asher Bidvaro

The Ramban understands that whereas יוצר אור is a Birkas HaShevach, אהבה is a Birkas HaMitzvah for the Shema<sup>1</sup>.



#### יוצר אור ובורא חושך:

The Gemorrah tells us that we say the words יוצר אור ובורא חושך because we are required to mention the attribute of the night in the day. Similarly, we say בורא יום etc. in the equivalent blessing of Maariv because we have to mention the attribute of the day at night<sup>9</sup>. The reason for this, says the Maharal, is because time cannot be neatly packaged with clear separations between the day and the night (אין מחולק). At the end of the first day of creation, the verse says that "It was evening and morning, one day" (ויהי ערב ויהי בוקר יום אחד); we therefore see that both day and night are joined together 10. As such, we mention the day at night and the night by day,

```
<sup>2</sup>ע"פ ישעי-ה מ"ד:ו"
התהלים ק"ד:כ"ד
<sup>4</sup>ע"פ ירמיה י":י"
<sup>5</sup>דברים י":י"ז;תהלים צט:ג
<sup>6</sup>ישעיה ו:ג
<sup>7</sup>יחזקאל ג:יב
<sup>8</sup>תהלים קל"ו:ז"
<sup>8</sup>ברכות י"א ע"ב: צריך להזכיר מדת לילה ביום ומדת יום בלילה
```

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>חדושי הרמב"ן על מסכת ברכות דף יא ע"ב: הדבר ידוע שאהבת עולם ברכת המצוה היא לק"ש, שכל המצות כולן טעונות הן ברכה עובר לעשייתן .... אבל ברכת יוצר אור ומעריב ערבים ברכת השבח הן, כדמוכח (מגילה כ"ד ב") בפלוגתא דכל שלא ראה מאורות מימיו אינו פורס על שמע וכדפרישית לעיל, וברכת אהבת עולם ברכת המצוה לחובת קריאה של שמע, וה"נ מוכח בשמעתא דאמר להם הממונה ברכו ברכה אחת כו", לפיכך עשו נמי ברכת אמת ויציב ברכה הסמוכה לחברתה

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>מהר"ל, נתיב העבודה, פ"ז: ונראה הטעם שצריך להזכיר מדת לילה ביום ומדת יום בלילה, כי אין הזמן מחולק שהרי כתיב (בראשית א') ויהי ערב ויהי בוקר יום אחד, ואלו היה הלילה מחולק מן היום לא היו שניהם יום אחד, רק אין הלילה והיום מחולק לעצמו

Both the Shem Mishmuel and the Nesivos Shalom state that the darkness was a revelation of hidden light too powerful to be seen and therefore blinding<sup>4</sup>. Moshe was ordered to reach up to great spiritual heights and bring down a light that would be good only for someone who was very spiritual<sup>5</sup>. For the impure Egyptians, this was a great darkness<sup>6</sup>.

Similarly, the Gemorrah states that in the future world, the Holy One, blessed be He, brings the sun out of its sheath so that it is fierce: the wicked are punished by it and the righteous are healed by it<sup>7</sup>. The same light which heals the Tzadikim acts as darkness to the Reshaim. So too, the verse says יצר אור ובורא חושך: G-d forms light but above that He creates darkness (יוצר vs. יוצר), a light that is so great that it is perceived as darkness<sup>8</sup>.

Of the 3 Birkas Shema, it is this one alone which changes from weekday to Shabbos (although not to Chag). The physical world is a different world on Shabbos. The physical world is not the accurate designation here; rather, the מערכות of the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מהר"ל, שם: ולפיכך צריך להזכיר מדת יום בלילה ומדת לילה ביום, כי היום מחייב את הלילה והלילה מחייב את היום ואין זה בלא זה כיון ששניהם משלימים זה לזה עד ששניהם ביחד יום אחד

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מהר"ל, שם: ואם היה מזכיר היום בפני עצמו או הלילה בפני עצמו, היה שבח הש"י על חצי דבר ואין ראוי לשבח את הש"י על חצי דבר.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>מהר"ל, שם: ועוד כי הלילה והיום הוא אחד וזה מורה כי הש"י אשר ברא אותם הוא אחד, כי אם לא היה מזכיר מדת יום בלילה ומדת לילה ביום, רק היה מזכיר היום בפני עצמו והלילה בפני עצמו והרי הלילה והרי הלילה והיום הפכים, וא"כ היה ח"ו דבר זה כמו שהיו אומרים קצת מינים כי יש כאן שתי רשויות והיו אומרים כי הפעולות המחולקות שהם בעולם דבר זה מורה על פועלים מחולקים, וכאשר שאנו באים עתה ליחד שמו אם היה מזכיר מדת יום ביום ולא היה מזכיר מדת לילה כאלו היה כאן פעולה מחולקת וא"כ ח"ו היה זה מורה על חלוק פועלים, ולכך צריך להזכיר מדת יום בלילה ומדת לילה ביום, כלומר שהיום מתחבר עם הלילה עד שהם יום אחד וא"כ אין כאן פעולות מחולקות והפועל הזה אחד. ואדרבא כאשר הם שני דברים מחולקים והם דבר אחד מובר על אשר ברא אותם הוא אחד, כי הוא ית' שהוא אחד מקשר ומאחד הדברים אשר הם מחולקים כמו שבארנו והארכנו במקום אחר כי אין כאן מקום זה ופי' מבואר הוא זה.

<sup>4</sup>ע״פ המדרש רבה יד לפי רב יהודה שם שהחושך היה מחושך של מעלה ... וידוע בדברי האריז״ל שחושך שלמעלה הוא מחמת רב האור קדוש ונעלה שאין התחתונים יכולין לקבלו ע״ש

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>נתיבות שלום עמ' עג: ובתולדות י"י מבאר ... שהקב"ה ציוה למשה נטה את ידך על השמים, היינו שיתרומם למדרגה עליונה וגבוהה כדי שיוריד מהשמים למטה דברים רוחניים שמקומם על השמים

שם: איתא במדרש (שמו״ר יד ב) מהיכן היה החושך ההוא, ר״י אומר מחשך שך מעלה וגו׳ ... היינו שהקב״ה ציוה את משה שימשיך על מצרים את החושך של מעלה. ולכאורה אינה מובן מהו חושך של מעלה, הרי למנולה הרל אור נו״וו

נתיבות שלום עמ' עג: כך צוה הקב"ה למשה שימשיך את האור העליון שאין לך חשך גדול ממנו למצרים $^{6}$ 

<sup>&</sup>quot;ע"ז ג ע"ב: לעתיד לבא הקב"ה מוציא חמה מנרתיקה ומקדיר, רשעים נידונין בה וצדיקים מתרפאים בה

כל זה בנתיבות שלום עמ' עד $^8$ 

It should be remembered that the world of nature has already been dealt with in the פסוקי דומרה. However, in Pesukei D'Zimrah the idea was praising יד through seeing His creations whereas here we are using His creations as a model of how to praise Him. There, in פסוקי דומרה, we were operating on a lower plane, that of עולם הבריאה, whereas here we are operating at a level of איניה הבריאה. We begin our entry into עולם הבריאה with a transitionary blessing, that which deals with what we were dealing with but on a higher plane.

The Maharal tells us that each of the three Birkas Shema comes to tell us a different Hanahaga of G-d in this world. The first Brocha reflects the Hanhaga of the order of the world; the second the Hanhaga of the intellect, which is above nature, and the third the Hanhaga of miracles <sup>1</sup>.

### <u>עושה שלום ובורא את הכל:</u>

The Gemorrah points out that the words יוצר אור ובורא חושך עושה שלום ובורא are a change from the wording of the original verse which reads יוצר אור ובורא דור ובורא ובורא ti is written 'evil,' but we say 'all things' as a euphemism<sup>2</sup>.

#### המאיר לארץ ולדרים עליה ברחמים:

G-d provides the needs of the earth for the benefit of mankind with mercy. The sun gradually rises in the morning; the earth moves gradually to cause the change from dark to light; rain falls in small drops which cannot cause injury, etc.<sup>3</sup>

### מאורות נתן סביבות עזו:

G-d put luminaries around His Might. This is why these luminaries were created, and through them we can see a bit of G-d's strength. We cannot, however, see G-d Himself.<sup>4</sup> Thus when the ruler demanded to see the G-d of the Jews, Rabbi Yochanan ben Chanania told him to first look at the sun. The Roman answered, "I am unable". The Sage then stated, "If you are unable to look at one of the servants that stand before G-d, how can you expect to look at G-d Himself?" <sup>5</sup>

מסכת חולין דף ס ע"א $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מהר"ל, נתיב העבודה, פ"ז: ודע עוד כי אלו ג' ברכות, דהיינו ברכת יוצר אור אהבה רבה אמת ויציב הם באים על ג' הנהגות. ההנהגה הראשונה היא הנהגת סדר עולם, השנית היא הנהגת שכלית ודבר זה למעלה מן הטבע, הנהגה הג' הוא הנהגה שלא בטבע מה שמחדש נסים ונפלאות וזהו הנהגה שלישית

מסכת ברכות דף יא עמ' א וב: מאי מברך אמר יוצר אור ובורא חשך לימא יוצר אור ובורא נוגה כדכתיב קאמרינן אלא מעתה עשה שלום ובורא רע מי קא אמרינן כדכתיב אלא כתיב רע וקרינן הכל לישנא מעליא הכא נמי לימא נוגה לישנא מעליא

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Praise, My Soul: pg. 260 <sup>4</sup>Praise, My Soul: pg. 268

#### קדוש קדוש קדוש:

This Kedusha is called קדושה דישיבה because it is said while sitting. One should sit while saying all of the Brochos of Kriyas Shema so that he may purposefully stand up for the Shmoneh Esreh and show that it is the loftiest point of the entire Tefillah.<sup>1</sup>

This is the first Kedusha of three Kedushas we say in the morning dovening. (The other two are the קדושה in the חזרת השייף in the ובא לציון in the יבא לציון in the חזרת השייף in the חזרת השייף in the ובא לציון in the קדושה after the second יאשרי.) Actually, this is not our Kedusha. This קדושה is said by the Angels; we merely describe what it is that they say, as did Yeshayahu before us, and we therefore say this קדושה even where there is no Minyan. Its place is in this Brocha of יוצר אור because this blessing in general is coming to show our recognition of G-d's presence in all parts of the creation. We might err in thinking that although G-d provides a general Providence over the world there are forces of nature that, once created by G-d, have independent roles. Therefore, we point out that all of these are but messengers – מלאכים מקבלים עליה שליה של מלכות שמים לה מלכות שמים בקדשה בלים און, ליוצרם בקדשה בלים בקדשה בלים בקדשה, etc. The climax of this idea is reached in the wave we say יה אחד שמים when we say היא בדרו היא אחד שמים when we say יוצר בבדרו

#### והאופנים וחיות הקודש:

אופנים are different types of Angels described by Yechezkel in his prophecy $^5$ . Another type of Angel is the שרפים, also mentioned here as well as in

Page 82 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 273. The second time, the Kedusha is recited in conjunction with the shaliach tzibbur during the repetition of the Shemoneh Esrei. There it is called דעמידה because it is said while standing, as a part of the Amidah, or Shmoneh Esrei. The third time it is said after the Shmoneh Esrei in קדשה דטדרא, and there it is called , קדשה דטדרא.

<sup>^</sup>ישעיה פ״ר: א) בִּשְׁנַת מוֹת הַמֶּלֶךְ עָזּיָהוּ וָאֶרְאֶה אֶת אֲדֹנִי ישֵׁב עַל כִּפֶּא רָם וְנְשָׂא וְשׁוּלִיו מְלֵאִים אֶת הַהֵּיכָל: )ב) שְׂרָפִים עֹמְדִים מִמַּעַל לוֹ שֵׁשׁ כְּנָפַיִם שֵׁשׁ כְּנָפַיִם לְאֶחָד בִּשְׁתִּיִם יְכַפֶּה פָנָיו וּבִשְׁתִּים יְכַפֶּה נְגְלִיו וּבִשְׁתִּים יְעוֹפֵף: )ג) וְקָרָא זָה אֶל זָה וְאָמַר קִדוֹשׁ קָדוֹשׁ קָדוֹשׁ יְדוֹשׁ בְּבֹּאוֹת מְלֹא כָל הָאָרֶץ כְּבוֹדוֹ:

<sup>3</sup> אע"פ שאין אומרים דבר שבקדושה פחות מעזרה. ויש שתירצו שכאן מותר ליחיד לאומרו שאין אומרים "ה' ימלוך לעולם ועד".

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The belief in the existence of the Angels follows from the asumption of a supernatural act of creation. They are the link between the purely spiritual Divine Being and the world of material phenomena. They reflect the tension betweent the tanscendental and the material. Here, these forces themselves say קדושה shoiwing that they are not independent."

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>יחזקאל א (יג) וּדְמוּת הַחֵּיוֹת מַרְאֵיהֶם כְּגַחֲלֵי אָשׁ בֹּעֲרוֹת כְּמַרְאֵה הַלְּפִּדִים הִיא מִתְהַלֶּכֶת בֵּין הַחַּיּוֹת וְנֹגַהּ לָאָשׁ וּמָן הָאֵשׁ יוֹצֵא בָרָק: (יד) וְהַחַּיּוֹת רָצוֹא וָשׁוֹב כְּמַרְאֵה הַבְּזָק: (טוֹ) וָאֵרֶא הַחִיּיוֹת וְהַנֵּה אוֹפֵּן אַחָד בָּאֶרֶץ אָצֶל הַחִּיּוֹת לְאַרְבַּעַתוּ פְּנֵיו: (טוֹ) מַרְאֵה הָאוֹפְּוִים וּמַעֲשֵׁיהֶם כְּעֵין תִּרְשִׁישׁ וּדְמוּת אֶחָד לְאַרְבַּעָתוּן וּמַרְאִיהֶם וּמַעֲשֵׂיהֶם כַּאֲין תִּרְשִׁישׁ וּדְמוּת אֶחָד לְאַרְבַּעָתוּן וּמַרְאִיהֶם וּמַעֲשֵׂיהֶם כַּאֲשֶׁר יְהְיֶה הָאוֹפְוֹּים אָצְלָם וּבְרָהְנָשְׁא הַחִּיּוֹת מֵעַל הָאָרֶץ לְבָּעְתְּן וְנִרְאָה לָאַרְבַּעְתְּן: (יח) וְבְּלֶכְת הַחִּיוֹת מֵעַל הָאָרֶץ לְשָׁהְ הַאוֹפְנִים חְלָאת עֵינִים סָבִיב לְאַרְבַּעְתְּן: (יט) וּבְלֶכֶת הַחִּיוֹת יֵלְכוּ הָאוֹפְנִים אָּצְלָם וּבְּהְנָשָׁא הַחִיּוֹת מֵעַל הָאָרֶץ יְנְשְׁאוּ הָאוֹפַנִּים יִנְשְׁאוּ לְעָמָתִם כִּי רוּחַ לָלֶכֶת וְהָאוֹפְנִים: (כ) על אֲשֶר יִהְיֶה שָׁם הָרוּחַ לָלֶכֶת יֵלֵכוּ שְׁמָּה הָרוּחַ לְלֶכֶת וְהָאוֹפְנִים: (ע״ש כל הפרק)

וז״ל הרמב״ם הל׳ יסודי התורה פ״ב: (ד) ומהו זה שהנביאים אומרים שראו המלאך אש ובעל כנפים הכל במראה הנבואה ודרך חידה לומר שאינו גוף ואינו כבד כגופות הכבדים כמו שנאמר כי ה׳ אלהיך אש אוכלה הוא ואינו אש אלא משל וכמו שנאמר עושה מלאכיו רוחות: (ה) ובמה יפרדו הצורות זו מזו והרי אינן

#### בעל מלחמות:

If war comes upon man (be it war with other nations, with his Yetzer Hara, or with his spouse, etc.), he must realize that this war comes from G-d, is being waged by G-d, and is intended for a positive purpose. Therefore, man's main energies must be invested in seeking aid from G-d through prayer and good deeds.<sup>3</sup>

# נורא תהלות:

Since we cannot understand even one bit of G-d's greatness, we should fear Him even when relating His praises, for we must be afraid of being guilty of insufficient effort in this greatest form of service. This can be compared to a child born in a prisoner's pit who praises the king as "the master of the pit." He is not aware of the empire over which the king rules and does not understand how much he belittles the king with his praise.<sup>4</sup>

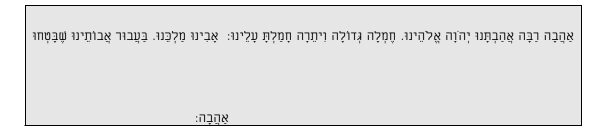
נעריצך ונקדישך כסוד שיח שרפי קודש $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>רמב"ם הל' יסודי התורה פ"ב: (ז) שינוי שמות המלאכים על שם מעלתם הוא ולפיכך נקראים חיות הקדש והם למעלה מן הכל ואופנים ואראלים וחשמלים ושרפים ומלאכים ואלהים ובני אלהים וכרובים ואישים כל אלו עשרה השמות שנקראו בהן המלאכים על שם עשר מעלות שלהן הן ומעלה שאין למעלה ממנה אלא מעלת השרה השלת הצורה שנקראת חיות לפיכך נאמר בנבואה שהן תחת כסא הכבוד ומעלה עשירית היא מעלת הצורה שנקראת הם המלאכים המדברים עם הנביאים ונראים להם במראה הנבואה לפיכך נקראו אישים שמעלתם קרובה למעלת דעת בני אדם:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Praise, My Soul: pg. 285

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Praise, My Soul: pg. 287-8, Chovos HaLevavos: Bechinah 6

## 3. Ahava Raba



The Ramban understands that whereas יוצר אור is a Birkas HaShevach, אהבה is a Birkas HaMitzvah for the Shema $^{439}$ .

## Connection Between Ahava Rabah and Yotzer Ohr:

After we state in Yotzer Ohr that G-d renews the creation every day, we now talk about the Torah, which is the mechanism through which this renewal takes place<sup>440</sup>.

G-d love for man expresses itself as a bestowal of His light upon man. We express our belief in His love for us through our praise of Him during this blessing of Ahava Rabah. Through the words of this blessing, we recognize that it is G-d who has intiated a relationship with us – He has created us, looks after us and bestows us with His goodness. 441

## Ahavah Rabah & Ahavas Olam:

438עייפ תהלים פייו:יייא

<sup>&</sup>lt;sup>439</sup>חדושי הרמב"ן על מסכת ברכות דף יא ע"ב: הדבר ידוע שאהבת עולם ברכת המצוה היא לק"ש, שכל המצות כולן טעונות הן ברכה עובר לעשייתן .... אבל ברכת יוצר אור ומעריב ערבים ברכת השבח הן, כדמוכח (מגילה כ"ד ב") בפלוגתא דכל שלא ראה מאורות מימיו אינו פורס על שמע וכדפרישית לעיל, וברכת אהבת עולם ברכת המצוה לחובת קריאה של שמע, וה"נ מוכח בשמעתא דאמר להם הממונה ברכו ברכה אחת כו", לפיכך עשו נמי ברכת אמת ויציב ברכה הסמוכה לחברתה

<sup>&</sup>lt;sup>440</sup>רב צדוק הכהן, צדקת הצדיק רטז: בכל יום חידושי תורה שהש"י מחדש בכל יום תמיד מעשה בראשית. ומעשה בראשית הוא על ידי התורה כמ"ש בריש בר"ר ומסתמא גם החידוש הוא על ידי חידושי תורה. ולכך אחר ברכת יוצר המאורות שהוא ההכרה בחידוש מעשה בראשית בכל יום תיקנו ברכה שניה שהוא כמו ברכת התורה כמו שכתוב בתורה (יא:) שמבקש לידע החידושי תורה שהוא על ידי מעשה בראשית

<sup>&</sup>lt;sup>441</sup>הכוזרי - מאמר שני אות לא — ס: בא הגלוי על ידי אנשים שנמצאו ראויים לקבל את האור ההוא אשר שפע עליהם מאת האלוה לשפע זה יקרא אהבה ובאהבה זו נצטוינו להאמין ועליה אנו מודים ומשבחים בברכת אהבת עולם אהבתנו עלינו לכון בברכה זו כי ההתחלה היא מאת האלוה לא מאתנו כמו שאנו אומרים בבעל החיים למשל כי לא הוא ברא את עצמו כי אם האלוה הוא אשר צירו והתקינו אחרי אשר הוכן החמר המתאים לקראת הצורה ההיא כך היה האלוה ית' המתעורר והממהר להוציאנו ממצרים למען נהיה לו לצבא והוא יהיה לנו למלך כדבר האלוה אני ה' אלהיכם המוציא אתכם מארץ מצרים להיות לכם לאלהים וגדולה מזאת אמר ישראל אשר בך אתפאר:

There is a dispute in the Gemorrah over whether we should be saying Ahava Rabah or Ahavas Olam<sup>442</sup>. Normally, we would pasken according to one opinion or the other. But, as a reflection of the great unifying power of prayer, we say one in the morning and the other at night<sup>443</sup>.

# The Theme of Ahava Raba:

The Maharal tells us that each of the three Birkas Shema comes to tell us a different Hanhaga of G-d in this world. The first Brocha reflects the Hanhaga of the order of the world; the second the Hanhaga of the intellect which is above nature 444. This is the world of Torah –

## ותן בלבנו ללמוד וללמד לשמור ולעשות ולקיים את כל דברי תלמוד תורתך

In fact, if one forgot to say Birkas HaTorah in the morning, one could have intention to fulfill his obligation of Birkas HaTorah with this blessing <sup>445</sup> (though one should then learn something immediately after the prayers).

### כן תחננו ותלמדנו:

We ask G-d to teach us Torah just as He taught our forefathers, as we can never be successful in learning G-d's Torah unless He teaches it to us: אבינו מלכנו... כן

## אבינו אב הרחמן המרחם רחם עלינו:

We have four expressions with which we beg G-d to give us the ability to understand His Torah. In these four requests, we ask G-d to allow us to understand the totality of His Torah, which consists of four parts:

- 1) Pshat: This refers to the basic meaning of the subject matter.
- 2) Drash: This is the exegetical method of studying the words and letters of the text through which our Sages have arrived at its meaning. Many lawsand Aggados were derived solely from this method of learning.
- 3) Remez is a higher form of learning, in which various Halachos and concepts are alluded to in certain words and sentences. An example of this is Gematrios, which are based on the numerical values of letters and words.

<sup>&</sup>lt;sup>442</sup>מסכת ברכות דף יא ע"ב: ואידך מאי היא אמר רב יהודה אמר שמואל אהבה רבה וכן אורי ליה רבי אלעזר לרבי פדת בריה אהבה רבה תניא נמי הכי אין אומרים אהבת עולם אלא אהבה רבה ורבנן אמרי אהבת עולם וכן הוא אומר ואהבת עולם אהבתיך על כן משכתיך חסד

<sup>&</sup>quot;תוספות ברכות דף יא ע"ב: ורבנן אמרי אהבת עולם וכו' - הלכך תקינו לומר בשחרית אהבה רבה ובערבית אהבת עולם: אהבת עולם:

<sup>&</sup>lt;sup>444</sup>מהר"ל, נתיב העבודה, פ"ז: ודע עוד כי אלו ג' ברכות, דהיינו ברכת יוצר אור אהבה רבה אמת ויציב הם באים על ג' הנהגות. ההנהגה הראשונה היא הנהגת סדר עולם, השנית היא הנהגת שכלית ודבר זה למעלה מן הטבע, הנהגה הג' הוא הנהגה שלא בטבע מה שמחדש נסים ונפלאות וזהו הנהגה שלישית

<sup>&</sup>lt;sup>445</sup>מסכת ברכות דף יא ע"ב: אמר רב יהודה אמר שמואל השכים לשנות עד שלא קרא קריאת שמע צריך לברך משקרא קריאת שמע אינו צריך לברך שכבר נפטר באהבה רבה

<sup>446</sup> Rav Schwab on Prayer pg. 293

4) Sod: This is the highest form of learning. Sod encompasses the hidden in the Torah. Very few people are privileged to reach this level of learning. 447

## ותו בלבנו להביו ולהשכיל....:

G-d is ready to give us understanding and intelligence. He asks only one thing of us: that we should come to the Beis Midrash and study His Torah. All our words of prayer about Torah are nothing more than lip service if we pray for all this with beautiful phrases but sink our minds and our energy into the empty nonsense of this world the moment we leave the synagogue. 448

# לשמוע:<sup>449</sup>

We pray that G-d allow us לשמוע, to hear, the Torah. The word לשמוע has two meanings:

- 1) To hear something and commit it to memory with such intensity that one will never forget it.  $^{450}$
- 2) For each individual to hear the words of Torah as being directed toward him personally. 451

## לשמור:

One keeps and preserves the Torah by learning it over and over again so that he will be able to apply his learning when the occasion arises. 452

### <u>ולעשות:</u>

<sup>&</sup>lt;sup>447</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 293-294

<sup>&</sup>lt;sup>448</sup>Mishlei HaChafetz Chaim: The Chofetz Chaim illustrates with the following parable: A poor man was in a very bad and pressing situation. He turned to a rich man and asked him for a loan that could get him back on his feet. The rich man agreed and told him to come to his home later that day. That evening, the rich man did not leave his home, as he sat waiting for his impoverished acuaintance. Yet that person never came. The next day the poor man asked the wealthy man for a loan again and went through his circumstances all over again. Once again the wealthy man told him to come to his home that evening. The poor acquaintance failed to show up. On the third day the poor man approached the wealthy man with the same request. This time the wealthy man answered: "You're nothing but a liar who tells people stories. Every time we've met, I've offered you the money that you're asking. I've wasted a good many hours waiting for you, to be ready to give you the money as soon as you entered my house – and you never came to take it. You're nothing but a fraud."

449 Rav Schwab on Prayer pg. 294: ... | להבין is the highest form of understanding, achieved by

להבין ביי is the highest form of understanding, achieved by the Neviim and the Anshei Knesses HaGdolah. להשביל corresponds to דמו: if we cannot rise to the level of להבין we are mispallel that 'ה may allow us to have, at least, full understanding of Torah. לשמוע is the third level.

of Torah. לשמוע is the third level.

450 An example of this definition is ...ילך ראובן וישכב את בלהה... Reuven committed a subtle misdeed with regard to Bilhah to protest against the way his father had treated his mother Leah following Rochel's death. The Torah records Yaakov's reaction as וישמע ישראל, but no mention is made there that he did anything about it. However, mention is made to Reuven on Yaakov's deathbed. At the end of his life, Yaakov showed that indeed he had never forgotten it (Rav Schwab on Prayer)

<sup>&</sup>lt;sup>451</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 295

<sup>&</sup>lt;sup>452</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 296

The object of Torah learning is its practical application. Through keeping the Torah in one's mind he will have access to the laws when the occasion arises. 453

### <u>ולקים:</u>

לקים differs from לעשות (which means to observe the Mitzvos), as it refers to strengthening and upholding the observance of Mitzvos even if it involves hardships (interfering with one's livelihood, etc.). We ask G-d to give us the strength to uphold those Mitzvos that are about to fall and be trampled upon.

## את כל דברי תלמוד תורתך:

We ask G-d that we may be privileged to keep the Mitzvos as a result of learning about them in the Torah. We do not wish to keep the Torah and Mitzvos simply as a "tradition". 455

### ויחד לבבנו:

is a plural-like form. Love and fear are really contradicting relationships. Love draws one to something and fear repels one from it. One either fears another person or loves him. Here, we ask G-d that He help us have both sentiments in our relationship with Him: that we love Him together with the fear of transgressing His commands. This is the meaning of ניסד לבבנו

## ולא נבוש לעולם ועד:

This refers to the World to Come, where every person will have to come to G-d and give an account of his life. We express the prayer here that at that moment of truth we will not be put to shame about how we lived our lives here on earth 458

#### ותוליכנו קוממיות לארצנו:

According to the custom of the Arizal, at this point we gather our four Tzitzis in order to symbolize our desire to see and experience the ingathering of the exiles when Moshiach comes. 459

### ובנו בחרת מכל עם ולשון, וקרבתנו מלכנו:

The Ari states that when saying these words one should intend them to apply to Maamad Har Sinai, thereby fulfilling the daily requirement of remembering the

<sup>458</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 301

Page 87 of 178

 $c: \label{local-condition} c: \label{local-condition} c: \label{local-condition} do c: \label{local-condition} c: \label{local-condition} do c: \label{loc$ 

<sup>&</sup>lt;sup>453</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 296

<sup>&</sup>lt;sup>454</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 296

<sup>&</sup>lt;sup>455</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 297

<sup>&</sup>lt;sup>456</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 299

<sup>457</sup> Ibid pg. 300

<sup>&</sup>lt;sup>459</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 302

Sinai experience<sup>1</sup>. ובנו בחרת refers to the giving of the Torah while וקרבתנו refers to Maamad Har Sinai<sup>2</sup>.

## ובנו בחרת מכל עם ולשון, וקרבתנו מלכנו:

If G-d created the world for a purpose He must have a way of revealing this purpose to mankind. That way is revealed in the תורה through the Sinai experience and is therefore the foundation of our faith $^3$ .

## *וליחדך באהבה*:

The numerical value of אחד is 13, which is the same as אחד, and the combination of the two is 26, which is the numerical value of the Name י-ר-ר.

Page 88 of 178

ר"י ז"ל שער הכוונות דרוש יוצר, פרי עץ חיים, שער קריאת שמע, פ"ג) בשם האר"י ז"ל  $^{1}$ 

ם"ס, ס"ק ב $^2$ מגן אברהם, או"ח ס'

<sup>&</sup>quot;הרמב"ם בעצמו כתב באגרת תימן: "שהוא עמוד שהאמונה סובבת עליו והטענה המביאה לידי אמת $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 305

### 4. Emes VeYatziv

ּוְיַצִּיב וְנָכוֹן וְקָיָם וְיָשָׁר וְנֶאֱמָן וְאָהוּב וְחָבִיב וְנֶחְמָד וְנָעִים וְנוֹרָא וְאַדִּיר וּמְתֻקָּן וּמְקבָּל וְטוֹב וְיָפֶה הַדְּבָר הַזֶּה עָלֵינוּ

ַעַל הָרָאשׁוֹנִים וְעַל הָאַחֲרוֹנִים. דָּבָר טוֹב וְקַיָּם לְעוֹלָם וָעֶד. אֱמֶת וֶאֱמוּנָה. חֹק וְלֹא יַעֲבֹר. אֱמֶת. שָׁאַתָּה הוּא יְהֹוָה

ָרָם וְנִשָּׂא. גָּדוֹל וְנוֹרָא. מַשְׁפִּיל גַּאִים. וּמַגְבִּיהַ שְׁפָּלִים. מוֹצִיא אֲסִירִים. וּפּוֹדֶה עֲנָוִים. וְעוֹזֵר דַּלִּים. וְעוֹנֶה לְעַמּוֹ תִּהְלוֹת לָאֵל עֵלִיוֹן. בַּרוּך הוּא וּמִבֹרַך. משָה וּבָנֵי יִשְׂרָאֵל לְךָ עַנוּ שִׁירָה בִּשְׁמִחָה רָבַה. וָאָמִרוּ כַּלְם: מִי כַמֹּכַה

ַבָּרוּךָ אַתָּה יִהֹנָה. גָּאַל יִשְׁרָאֵל 5ַּרוּרָ אַתָּה יִהֹנָה. נָאַל יִשְׁרָאֵל 5ַּרוּרָ אַתַּה יִהֹנָה.

#### אמת ויציב:

Whereas in the night we say אמת ואמונה, we say אמת ויציב in the morning. This is learned from the verse <u>להגיד בבוקר חסדך ואמונתך בלילות</u> – To tell in the morning of your kindness. The morning is a time when we can see clearly, and therefore we are able to clearly indentify G-d's manifold acts of kindness. Rashi brings an additional angle to this, saying that the morning blessing is all about acts of kindness that G-d has already done to us (most prominently the Exodus) and which are therefore clear to us, whereas the evening blessing, אמת ואמונה, deals with the future, and is therefore more of a leap of faith<sup>6</sup>.

The blessing goes through a multitude of chesed of all kinds throughout the generations (even though it is phrased in the present tense<sup>7</sup>), returning to the Exodus just before the blessing, so that it will talk directly about the same issue as the closing of the Brocha, <sup>8</sup>גאל ישראל.

## <u>אמת, ויציב, ונכון, וקיים, וכוי</u>

'ע''פ ישעיה מ''ד:ו<sup>1</sup>

תהלים ק׳׳ו:י׳׳א

שמות ט׳׳ו:י׳׳א ַ

⁴שמות ט׳׳ו:י׳׳ח

'ישיעה מ׳׳ז: ד׳

<sup>6</sup>לפירוש"י "וברכת אמת ויציב כולה על חסד שעשה עם אבותינו היא שהוציאם ממצרים ובקע להם הים והעבירם ... ברכת אמת ואמונה מדבר בה אף על העתידות שאנו מצפים שיקיים לנו הבטחתו ואמונתן לגאלנו מיד מרכים ומיד עריצים (powerful, violent men) ולשים נפשינו בחיים ולהדריכנו על במות אבינו. כל אלה בנסים התדירים תמיד...

<sup>7</sup>ואפילו אז נוסח הברכה בזמן ההווה ולא זמן העבר – "העושה לנו נסים ונקמה בפרעה...המכה בעברתא כל בכורי מצרים ויוצא את עמו ישראל". ורק ממש בסוף חוזר לעבר "ונאמר כי פדה ה' את יעקוב... בא"ה גאל ישראל". (ויש לדייק עוד בבוקר, אע"פ שהחלק של הברכה דקאי על יציאת מצרים הוי בעבר "ממצרים גאלתנו...וכו' זה מופיע רק באמצע הברכה ובחלק הראשון יש שבח לה' בהווה וגם בסוף הכי הוא).

<sup>&</sup>quot;רש"י: ובסוף ברכה חוזר לגאולה דפרעה כדי לסמוך לגאל ישראל $^8$ 

The 16 words אמת ויציב ונכון וגוי express the same thought sixteen times, conveying the affirmation of the concept before, that of אני הי אלקיכם. This truth of מני הי אלקיכם applies at all times - whether the presence of the Shechinah is openly apparent as in Yetzias Mitzrayim or in circumstances where G-d's presence is hidden.  $^1$ 

## פודנו ומצילנו מעולם שמד, אין אלקים זולתד:

This phrase contains an affirmation of the basic elements of our Emunah; as such, it behooves us to recite it with focus and concentration.<sup>2</sup>

### ותורתך ודברך ישים על לבו:

רברך refers to G-d's decrees. If a person experiences a difficult occurrence in his life, this decree is a "word of G-d"; G-d is speaking to him, and he must become a different person from it.

Anyone going through a tragedy is experiencing a private conversation with G-d, a wake-up call to examine his life.

This, then, is the meaning of these words: *Happy and fortunate is the person* who takes to heart not only G-d's Torah but also His "word," the message which HaKadosh Boruch Hu sends him, and not only hears it but improves his life accordingly.<sup>3</sup>

#### סמוכה לחברתה:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 379

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 384. The Chafetz Chaim suggests a beautiful parable which has a definite application in connection with this tefillah. A person was once stranded on an island far from civilization. He noticed that the ground of this forlorn island was covered with thousands of precious stones. The aborigines who lived there had no idea of their value and considered them simply worthless pebbles. When he was finally about to be rescued and returned to civilization, he scooped up a handful of these precious stones and put them in his pocket. When he arrived back home, he took one of these little "pebbles" out of his pocket, and sold it for a great deal of money, which made him a wealthy man for life. The point of the parable is that we live in a world which is filled with unused and unrecognized opportunities for a person to earn everlasting life in Olam Haba. This tefillah is an example. If one says these exalted words with the proper kavanah, it can bring him to Olam Haba. And when he is asked, after he leaves this world, what he had to show for his life on Earth, he can point to this tefillah and say, "I said these words and believed them with my whole heart." This person will surely not be put to shame, ולא נבוש, when he comes to עולם ועד. I read once, though I cannot recall exactly where, that when the Nazis were taking a group of Jews to be murdered, one of the gedolim among them told them to say this tefillah as their last words before being shot to death, as an expression of their total affirmation and acceptance of their emunah in HaKadosh Baruch Hu and His Torah.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 388

Emes VeYatziv does not begin with Boruch because it is juztaposed (*smucha*) to Ahava Rabah. Shema is not considered a Hefsek in this respect<sup>1</sup>.

### סמיכת גאולה לתפילה:

Just as אני הי אלקיכם is to be followed immediately by אמת without interruption, the Halacha requires that this Brocha of Geulah also be followed immediately – and without interruption – by the Shmoneh Esreh, i.e. that we say the words אמת ויציב (at the end of the Brocha אמת ויציב) and immediately begin the Shmoneh Esreh.<sup>2</sup>

In preparation for the Shemoneh Esreh we focus on the miraculous events of the redemption from Egypt which were clearly a manifestation of G-d's personal involvement.<sup>3</sup>

We will discuss this juxtaposition in greater detail with respect to Maariv. However, the main Geula was certainly during the day<sup>4</sup>. (The Gemorrah then states that the words הי שפתי תפתח at the beginning of the Shmoneh Esreh are not an interruption to this because it is joined to the Shmoneh Esreh and therefore considered part of a תפלה אריכתא - an extended Tefilah<sup>5</sup>.)

The Gemorrah goes so far as to say that someone who is Somech Geulah to Tefillah during the Maariv service is a Ben Olam HaBa<sup>6</sup>. Why does one deserve such a lofty reward for the simple act of praying in the proper order?

Talmidei Rabbeinu Yonah bring two reasons why the reward for juxtaposing Geula to Tefila is so great. They answer that it is not the mere saying of the words which merits the World to Come. Rather, a person has to live his entire day according to the principles of this connection. And what are these principles? Talmidei Rabeinu Yonah give two approaches:

- 1) Since G-d redeemed us we are His servants and hence we move from the redemption to serving Him in prayer the Shmoneh Esreh (The Gemara in Bava Kama (92b) says, "What is meant by the verse, 'And you shall serve Hashem your G-d' (Shemos 23:25)? This refers to the Amidah). By so doing we immediately put into practice what we have learned. Geula made us into the servants of G-d. Tefila is the practical expression thereof.
- 2) As a result of the Jews' trust in Hashem they were saved from Egypt in an extraordinary manner. When a person mentions the Exodus from Egypt he acknowledges the reward for those who put their trust in their Creator. Prayer

Page 91 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>רש"י ברכות דף מו ע"ב: ויש מהם חותם ולא פותח - כגון ברכה הסמוכה לחברתה, שהרי כבר פתח בברכה ראשונה, וברכה אחרונה שבקריאת שמע אמת ויציב, אמת ואמונה, שאף על פי שקריאת שמע מפסיק בינתים אברכות דלפניה סמוכה, והויא לה סמוכה לחברתה:

מסכת ברכות דף דu"ב

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 379

עד צפרא אלא הויא אלא עד צפרא  $^4$ 

מסכת ברכות דף ד $\,$ ע"ב: כיוו דתקינו רבנו למימר ה' שפתי תפתח כתפלה אריכתא דמיא  $^{5}$ 

מסכת ברכות דף ד $\,$ ע"ב: אמר רבי יוחנו איזהו בו העולם הבא זה הסומר גאולה לתפלה של ערבית $^6$ 

demonstrates a person's trust in HaSh-m. As Rabeinu Yonah puts it, "One who does not trust in HaSh-m will not request anything of Him." When one prays immediately after he mentions the Exodus from Egypt he shows that he has learned from the experience of his ancestors. He, too, places his trust in HaSh-m.

Rav Tzadok says that the reason we juxtapose Geula to Tefila is because Tefila is also asking G-d for all sorts of Geulos that we need now. Once we recognize that G-d was responsible for our first Geulah we come to understand that we can rely on Him for our current needs just as well. (This, explains Rav Tzadok, is why Elisha had to throw a piece of wood on the water and see that it floated. Just as G-d makes the wood float, so too He can just as easily make iron float)<sup>1</sup>.

\_

רב צדוק הכהן, צדקת הצדיק ריב: התפילה ... רק למי שהוא חסר ... חולה עד שהיה חסר מאד ומצפה לישועה ... שמעתי על קציבת עץ דאלישע שצריך להראות דבר שהש"י עושה כה"ג שהעץ צף ועי"כ יכול לבקש בחוזק שגם ברזל יציף כי מאי נ"מ להש"י בין עץ לברזל וכן צריך להזכיר הודאה על העבר שגאלתנו ומה שפעלת ישועות ועי"ז נבקש גם עכשיו הושיענו מאי נ"מ לך בין אז ועכשיו ... ומכח זה יוכל להמשיך ג"כ שמחה על התפלה שודאי יענה מכח טענה הנ"ל ... ולכן תקנו ג ראשונות בשבח הש"י לטעם הנ"ל מאחר שאתה יכול על הכל על ידי זה מבקשים י"ב אמצעיות ואח"כ ג אחרונות כעבד הנוטל פרס שבטוח על המילוי

## D - General Issues of the Shema

## What is the Shema?

The first Mitzvah that a Bar Mitzvah boy is obligated in after he turns 13 is the Shema<sup>1</sup>. The Shema is a twice-daily Mitzvah<sup>2</sup> to believe in the unity of HaSh-m. We have to believe, says that Rambam, that the original source of everything and the ongoing sustenance of reality are one<sup>3</sup>. This is not just a Mitzvah – it is a fundamental on which the whole Torah stands or falls<sup>4</sup>.

The Gra tells us that the overall tone of the Shema should be an expression of love, in contrast to the Shmoneh Esreh which should be with awe<sup>5</sup>. We juxtapose the two in order to join the love with awe<sup>6</sup>. Shem Mishmuel tells us that the first verse of the Shema is also said with awe. The first verse of Shema is us that the first verse of the Shema is roots in אהבה and has its roots in אהבה But the second verse (said aloud) begins יראה it already reflects the love that is built on the awe. Yirah is a time which more naturally lends itself to inward directedness. Hence, when one says the first verse of the Shema he should stand and not walk. Love leads to an expansiveness, an expression outwards; hence a person may walk if he needs to from ואהבת ואהבת onwards. Shem Mishmuel compares this to Avraham Avinu, who in the first phase of his life was able to maintain his commitments despite enormous challenges. Later, when he reached an even higher level of love, he was told לך לך he move and develop new horizons<sup>7</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>צדקת הצדיק לרב צדוק הכהן ס' ד: מצוה ראשונה שנתחייב האדם כשנעשה האדם בן יג שנה הוא קריאת ששמע של ערבית

<sup>^</sup>לפי הרמב"ם והחינוך יש מצוה אחת לומר שמע בבוקר ובערב, אמנם לפי הרמב"ן היינו שתי מצוות נפרדות. ולכל הדעות הוי זמן גרמא ולכן נשים פטורות. אמנם ראוי שהנשים ג"כ יקבלו את עול מלכות שמים על ידי שתאמרו לפחות פסוק הראשון שךל שמע (מ"ב ע א). ולפע הב"ח נשים חייבות מדרבנן

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>רמב"ם, ספר המצוות, עשה ב: היא הצווי שצונו באמונת היחוד והוא שנאמין כי פועל המציאות וסבתו הראשונה אחד והוא אמרו יתעלה שמע ישראל ה' אלהינו ה' אחד וברוב המדרשות תמצאם יאמרו על מנת הראשונה אחד והוא אמרו יתעלה שמע ישראל ה' אלהינו ה' אחד וברוב המדיאנו מן העבדות ועשה עמנו ליחד את שמי על מנת ליחדני ורבים כאלה רוצים בזה המאמר שהוא אמנם הוציאנו מצות יחוד ויקראו מה שעשה מן החסד והטוב על מנת שנאמין היחוד כי אנחנו חייבים בזה והרבה מה שיאמרו מצות יחוד ויקראו גם כן זאת המצוה מלכות שמים כי הם יאמרו כדי לקבל עליו עול מלכות שמים ר"ל להודות ביחוד ולהאמינו:

⁴ספר החינוך - מצוה תיז: ועובר על זה ואינו מאמין ביחודו ברוך הוא ביטל עשה זה, וגם כל שאר מצוות התורה, כי כולם תלויות באמונת אלהותו ויחודו. ונקרא כופר בעיקר ואינו מכלל בני ישראל, אלא מכלל המינין

 $<sup>^{5}</sup>$ הגר"א, אבן שלמה פ"ט: קריאת שמע צריך להיות באהבה ותפלה צריכה להיות ביראה $^{5}$ 

הגר"א שם: וזה ענין סמיכות גאולה לתפלה לחבר אהבה ליראה שהוא שלוב הויה ואדני.  $^6$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>ספר שם משמואל פרשת לך לך - שנת תרע"ד: במדרש תנחומא ילמדנו רבינו אדם מישראל מהו שיקבל עליו מ"ש כשהוא מלכות שמים כשהוא מהלך, רב אידי ורב הונא בשם ר"י ור"י בשם ר"ש אמרי אסור לקבל עליו מ"ש כשהוא מהלך אלא יעמוד במקום אחד ויכוון לבו לשמים באימה וביראה ברתת ובזיעה וכו', וכשמתחיל ואהבת רצה מהלך רצה עומד וכו'. ויש להבין מה ענין פתיחה זו לפרשה זו: ... והנה המידבק באהבה שהוא הולך ומידבק בכל עת יותר ויותר עד בלי שיעור וגבול יצדק לכתוב בו לשון הליכה, אבל קבלת עול מלכות שמים יותר יצדק בה לשון עמידה כמ"ש (שמות כ') וירא העם וינועו ויעמדו מרחוק, (שם) ויעמוד העם מרחוק, כי מפאת העול ויראת השמים מפחד להתקרב לפנים ממחיצתו. וזה שאמר במדר"ת שלקבלת עול מלכות שמים אסור לו להיות מקבל כשהוא מהלך אלא יעמוד במקום אחד באימה וביראה ברתת ובזיעה, אבל כשמגיע לואהבת רצה מהלך שאז יצדק נמי לשון הילור:

Rav Elie Munk<sup>1</sup> states that the 3 paragraphs of the Shema answer the three questions of the origin of the law, its demands and its purpose. The first paragraph, which אקבלת עול מלכות שמים, tells us of the origin of the law. The second paragraph, which קבלת עול מצוות, tells us what its demands are. And the third paragraph, which talks of personal sanctification, והייתם קדושים, tells of its purpose.

The Yerushalmi tells us that the Shema contains within it the Ten Commandments<sup>2</sup>.

## Mitzvos Mentioned in the Shema:

Besides the Mitzva one does by saying the Shema which includes a general קבלת עול מצוות, the Shema mentions many individual Mitzvos, such as the Mitzvos of learning Torah³, of reading the Shema⁴, of Tefilin⁵, Tzitzis and Mezuza.⁶ In addition, the Shema mentions the Mitzvah of prayer, as it says, ולעבדו בכל לבכלם. This שבלב is prayer².

## The Order of שמע:

The order of the parshios of the שמע as we say them is not the same as the order they appear in the Torah. There, the last Parsha, ויאמר (Bamidbar 15:37), appears before those we recite first (יוהייה and ייהייף). Further, if we are not going to put them in order, שאין מוקדם ומאוחר בתורה, then we ought to have put the second Parsha first, since that is speaking about the whole Tzibur (בלשון רבים) whereas the

ומעתה יובן הכתוב לך לך מארצך וגו', היינו שעד אז הי' בבחי' קבלת עול מלכות שמים, ובכח זה היתה לו עמידה בכל מה שעברו עליו בארצו ומולדתו ובית אביו, אולם עתה נצטוה שילך מזה שהי' עד עתה בבחי' עמידה, היינו קבלת עול מלכות שמים לבדה, אלא יאחז צדיק דרכו בחי' הליכה, היינו להדבק באהבה אל הארץ אשר אראך.

### <sup>1</sup>World of Prayer, Vol. 1, pg. 113

- <sup>2</sup>תוספות ברכות דף יב ע"ב: ד"ה בקשו: לקבוע פרשת בלק בפרשת קריאת שמע ומפני מה לא קבעוה וכו' $^{2}$ איתא בירושלמי דאותן ג' פרשיות שתקנו בקרית שמע לפי שבהן עשרת הדברות ועיין בו ותמצא הכל:

 $^{0}$ ספר החינוך - מצוה תיט: מצות עשה ללמוד חכמת התורה וללמדה ... [ש]נאמר [דברים ו', ז'], ושננתם לבניך, ואמרו זכרונם לברכה (ספרי כאן), בניך

לספר החינוך - מצוה תכ: מצות קריאת שמע שחרית וערבית ... [ש]נאמר [שם, ז'], ודברת בם בשבתך וגו' ובשכבך ובקומך, ובא הפירוש על זה [ברכות י' ע"ב], בשעה שבני אדם שוכבין ובשעה שבני אדם קמין.

ספר החינוך - מצוה תכא: לקשור תפילין על היד, שנאמר [דברים ו', ח'], וקשרתם לאות על ידך ספר החינוך - מצוה תכב: להניח תפילין על הראש, שנאמר [דברים ו', ה'], והיו לטוטפות בין עיניך

ספר החינוך - מצוה תכג: לקבוע מזוזה במזוזת ביתנו, שנאמר [דברים ו', ט'], וכתבתם על מזוזות ביתך $^{0}$  ובשעריך.

עיין בנפש החיים, שער ב פ"א $^7$ 

<sup>8</sup>Devarim 6:4

<sup>9</sup>Devarim 11:13

- 1. Shema comes first because it is Kabalas Ol Malchus Shamayim and therefore it should be recited before "Vehaya" (in which one commits himself to the commandments dictated by Heaven). The theme of the second and third paragraphs is acceptance of the Yoke of the Mitzvos, which perforce results from accepting the Yoke of G-d. The second precedes the third, however, because the third focuses on Tzitzis which is only obligatory during the day whereas "Vehaya" contains the commandment to study Torah, which is incumbent on a Jew night and day<sup>2</sup>. (R' Yehoshua Ben Korcha)
- 2. However, the above explanation is difficult because the Gemorrah in Brochos tells us that there are at least five separate themes in the third paragraph: Tzitzis, the Exodus, Ol Mitzvos, not to have idolatrous thoughts, and not to have forbidden licentious thoughts<sup>3</sup>. The Sages therefore bring an alternative explanation to the order by telling us that each paragraph has more elements than the next. The first paragraph has the elements of studying, teaching and observing (Tefillin and Mezuzah); the second only talks about teaching and observing while the third only talks about observing but does not mention studying the Torah and teaching it to others<sup>4</sup>. (Rabbi Shimon bar Yochai)

# Shema at Night and in the Day:

There is an interesting difference in the day-obligation of Shema and the night-obligation. The day obligation can be fulfilled only at the outset of the day, in the first three hours after daylight, whereas one has the whole night to fulfill the night-obligation<sup>5</sup>. Rav Tzadok HaCohen explains that this is because days, where one can see where one is going, are for action, whereas nights, which are dark, are for

Page 95 of 178

תוספות מס׳ ברכות דף יד ע״ב ד״ה למה $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>משנה ברכות דף יק ע"א (פ"ב מש' א):אמר ר' יהושוע בן קרחה למה קדמה שמע לוהיה אם שמוע כשי שיקבל עליו עול מצות, והיה אם שמוע לויאמר שוהיה אם שמוע נוהג עליו עול מצות, והיה אם שמוע לויאמר שוהיה אם שמוע נוהג בין ביום בין בלילה (רש"י: דמשתעי בתלמוד תורה דכתיב (דברים יא) ולמדתם אותם את בניכם) ויאמר אינו נוהג אלא ביום בלבד (רש"י: דמשתעי בציצית שאינה נוהגת אלא ביום דכתיב וראיתם אותו פרט לכסות לילה (שבת כז:))

<sup>&</sup>quot;מס' ברכות דף יב ע"ב: פרשת ציצית מפני מה קבעוה א"ר יהודה בר חביבא מפני שיש בה חמשה דברים:

א- מצות ציצית (ועשו להם ציצית)

יציאת מצרים (אני ד׳ אלוקיכם אשר הצאתיכם מארץ מצרים להיות לכם לאלוקים)

ג- עול מצות (וראיתם אותו וזכרתם את כל מצות ד')

ד- ודעת מינים (ולא תתורו אחרי לבבכם)

ה- הרהור עבירה (ולא תתורו ... ואחרי עיניכם) והרהור ע"ז (אשר אתם זונים אחריהם)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>ברכות יד: בדין הוא שתקדם שמע לוהיה אם שמוע שזה ללמוד (ולמדתם אותם) וללמד (ושננתם) ולעשות (וקשרתם, וכתבתם), והיה אם שמוע לויאמר שזה יש בה ללמד ולעשות ויאמר אין בה אלא לעשות בלבד

של שחרית רק בתחלת הקימה ... של ערבית עד עמוד השחר [היינו כל הלילה] (רב צדוק הכהן, צדקת הצדיק ס' יז)

withdrawal into the home, consolidation<sup>1</sup> and faith<sup>2</sup>. This is what Dovid HaMelech meant when he said להגיד בבוקר חסדך ואמונתך בלילות. Similarly, Maariv at night is only a Reshus, for Tefila is an act of standing opposite HaSh-m, and it is harder to see G-d at night. One can therefore not demand of man that he reach such a level. However, now that we are closer to the Messianic Era we are closer to the final revelation of light and therefore we have accepted Maariv on ourselves as an obligation. Even so, we can doven Maariv the whole night whereas the morning is limited to the first four hours. For, even when we do reach this level of standing opposite G-d at night it may still take a whole night of preparation, whereas in the light of day we can reach this level much quicker<sup>3</sup>.

At a deeper level, night represents exile; day represents redemption. When the final redemption will come, all the gates of prayer that had been locked during the long night of exile will be opened<sup>4</sup>. We gain a glimpse of that now, in the Shema, by declaring our belief in the total unity of the Almighty<sup>5</sup>.

However, we rarely have glimpses of pure day and pure night in our current state. Nights have a bit of light from the moon and the stars; days are sometimes dimmed by clouds. Both of these can be blessings. The bit of light at night is like a candle searching for Chometz – when we are under duress, a bit of clarity (light) shows us clearly what it is we have to work on 6.

# Why is Shema (and it blessings) placed just before Tefila?

The morning prayer rises in spiritual level in 4 distinct phases. Birkas HaShachar is Olam HaMaaseh, Psukei DeZimra is Olam HaYetzira, Shema and its surrounding Brochos is Olam HaBriah and finally Shmoneh Esreh is Olam HaAtzilus.

The Gemorrah says that dovening the Shmoneh Esreh is the completion of the or utage of Shema -  $^7$ עול מלכות שמים. When one stands and speaks to HaSh-m directly there is no greater indication that he accepts that G-d rules

Page 96 of 178

רב צדוק הכהן, שם: בכל עבודת ד' הלילה רק למשמר $^{1}$ 

רב צדוק הכהן, שם: בלילות רק האמונה הלב $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>רב צדוק הכהן, שם: ולכך תפלת ערבית רשות כי התפלה היא הכרת הנוכח יותר מקריאת שמע (ולכן לא מגיעים למדרגה זו בגדר חיוב רק בגדר רשות) ... רק האידנא בעקבות דמשיחא קרוב לאור היום קבלינהו לחובה. ותפלת שחר גם כן זמנה עד חצות יותר מזמן קריאת שמע כי לקבלת הנוכח ממלכות השמים צריך הכנה יותר. (צדקת הצדיק לרב צדוק הכהן סימן ה וסימן ח) (ע״ש בנוגע לתשלומים)

<sup>^</sup>רמח"ל תקט"ו תפילות - תפילה שעט: וכל השערים שנסתמו בגלות שהוא לילה זמן נעילת השערים כלם יתפתחו במלך המשיח שנאמר בהם "ופתחו שעריך תמיד". ולפי שמזומנים היו לפתח לפנות בוקר, שנאמר "עזרה אלקים לפנות בקר" כך גלית לנו אמונה זאת לשעת יחודך, ולהתקיף אותו.

<sup>5</sup>רמח"ל שם: שביחוד שלר אנו מאמינים<sup>5</sup>

רב צדוק הכהן, צדקת הצדיק סימן יג-יד $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>ברכות דף יד ע"א (בסוף): הרוצה שיקבל עליו עול מלכות שמים שלמה יפנה ויטול ישיו ויקרא ק"ש ויתפלל. זו היא מלכות שמים שלמה.



# 1. The First Paragraph

אַל מֶלֶךְ נָאֱמָן:

## א-ל מלך נאמן:

The Ramban understands that אהבת עולם is a Birkas HaMitzvah for the Shema¹. That being so, he asks why אל מלך נאמן is not an interruption². He explains that Kriyas Shema has רמייח words, one for each of the limbs of a person (and the same number as the Mitzvos Aseh), and therefore says that the Shema is a Tikun for the whole body. However, this is only so if we add in וברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד and אל מלך נאמן so if we add in אל מלך נאמן and אל מלך נאמן. In previous times, the community would not say the Birkas Shema themselves; rather, they would listen to the Shaliach Tzibur and say Amen at the end of each blessing. At the end of Ahavas Olam they would say א-מ-ן. They would thus say the equivalent of Amen as well as get the Shema up to words⁴.

ַשְׁמַע יִשְׁרָאֵל יִהֹוָה אֱלֹהֵינוּ יִהֹוָה אֱחַד⁵:

## שמע ישראל ... די אחד:

Listen and pay full attention<sup>6</sup> oh Israel, HaSh-m who is the G-d of the Jews, He is also G-d over everything<sup>7</sup>.

חדושי הרמב"ן על מסכת ברכות דף יא ע"ב: הדבר ידוע שאהבת עולם ברכת המצוה היא לק"ש, שכל המצות כולן טעונות הן ברכה עובר לעשייתן

הרמב"ן, שם: כבר היה מנהג בעיירות לומר בין אהבת עולם לק"ש אל מלך נאמן, ובילדותי נתקשה עלי, לפי שהדבר ידוע שאהבת עולם ברכת המצוה היא לק"ש, שכל המצות כולן טעונות הן ברכה עובר לעשייתן,

<sup>8</sup>הרמב"ן, שם: ואחר זמן ראיתי תלמידי צרפתים מקשים ואומרים בידינו מדרש אגדה דק"ש יש בה רמ"ח תיבות כנגד איבריו של אדם וכשמנו אינן אלא רל"ט, וברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד שהצריכו חכמים לומר כנגד איבריו של אדם וכשמנו אינן אלא רל"ט, וברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד שהצריכו בפרשת כדאיתא בפסחים (נ"ז א') ואל מלך נאמן זה משלימין אותם, ובודאי שכך אמרו חכמים בילמדנו בפרשת קדושים תהיו, א"ר מני ברבי לא תהא ק"ש קלה בעיניך מפני שיש בה רמ"ח תיבות כמנין איברים של האדם, אמר הקדוש ב"ה אם למדת ושמרת את שלי לקרותה כתקנה אני אשמור את שלך, לכך דוד מקלס שמרני כאישון בת עין אמר לו הקב"ה שמור מצותי וחיה:

^הרמב"ן, שם: ועכשיו אני צריך להודיעם הענין הזה ומהיכן נולד להם דורות הראשונים לא היו הצבור מברכין בעצמן כל הברכות, אלא שליח צבור העתיד לירד לפני התיבה אומר לפניהן ברכות כולן והן עונין אמן, ולפיכך היה החזן הזה מברך אהבת עולם והצבור עונין אמן, וקורין ק"ש בפיהם שהיא המצוה המוטלת על כל יחיד ויחיד שיהא משנן בפיו, ולהשלים למנין אברים כפי המדרש הזה היו אומרים אל מלך נאמן במקום אמן, ממה שאמרו (שבת קי"ט ב') מאי אמן אל מלך נאמן, ואיפשר שהיו עונין אמן ממש אלא שהמדרש מונה אותיות של אמן רמז לתשלום האיברים דכיון שהוא נוטריקון לשלש תיבות עשו אותו כשלש תיבות ברמז המנין הזה... ומ"מ דבר ברור הוא במברך אהבת עולם בפיו שאינו עונה אחר עצמו אמן בין ביחיד בין בצבור, ואם ענה ה"ז בור וטועה גמור הוא:

דברים ו:ד<sup>5</sup>

<sup>6</sup>רבינו בחיי ו ד: ולפי שהמדבר ידבר דבריו פעם שיתכוין בהם ופעם שלא יתכוין בהם, לכך הזכיר שמע שהוא לשון כולל שמיעת האוזן והבנת הלב, כלומר שיכוין לבו בדבריו בענין היחוד כשהוא משמיע לאזנו

<sup>7</sup>רבינו בחיי ו ד: שמע ישראל ה' אלהינו ה' אחד - ע"ד הפשט מה שהזכיר שלשה שמות, ה' אלהינו ה', שאילו אמר ה' אחד היה פתחון פה לאומות העולם שעל יראתן אמר כן שהוא נקרא ה' לדעתם, ועל כן הוצרך לומר אלהינו, כלומר אלהי ישראל, וכן אלו אמר ה' אלהינו אחד היה פתחון פה לאומות העולם לומר אמת הוא כי Hear oh Israel, HaSh-m who existed before the world was created, He is still our G-d now in the present, He will be the One G-d of the future for evermore as well<sup>1</sup>. (ibid)

The two last letters of the words שמת and חוד are written larger to form the word עד, witness². They forever remind Israel of her function, among the nations, to be the witness to the one G-d ... to live for the ideal of and, if need be, to die for it. He reaches, as it were, beyond the confines of his own being³. (Rav Elie Munk⁴) He does this because he realizes that G-d's Oneness means that there is nothing else – nothing else of significance, nothing else that has any reality other than as desired by His Will. It is true that the real meaning of G-d's Oneness is a deep Kabbalistic idea,⁵ but we can all achieve a basic concept of this idea.

#### שמע:

We learn from here that one should say Shema in any language he understands<sup>6</sup> and that he should hear the words that he is saying<sup>7</sup>.

### בָּרוּךָ שֶׁם כִּבוֹד מַלְכוּתוֹ לְעוֹלָם וָעֵד:

## ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד:

R. Simeon b. Lakish said: And Jacob called unto his sons, and said: Gather yourselves together, that I may tell you [that which shall befall you in the end of days]. Jacob wished to reveal to his sons the 'end of the days', whereupon the Shechinah departed from him. Said he, 'Perhaps, Heaven forfend!, there is one unfit

עייו עוד בדעת זקנים

ובשם הרב ר' אליעזר מגרמייז"א ז"ל, ה' קודם העולם, אלהינו בעולם, ה' לאחר העולם, אחד בכל העולמים:  $^{1}$ 

עי"ן של שמע רבתי, וכן דל"ת של אחד $^2$ 

יצרו את צריך להשביע את יצרו $^3$ 

## <sup>4</sup>World of Prayer, Vol. 1, pg. 114

<sup>5</sup>בספר שומר אמונים הקדמון כתב שזה אחד מהסיבות ללמוד חכמת הנסתר כדי לקיים את מצוות קריאת שמע בהידורה. עיין גם ברבינו בחיי ד"ה וע"ד הקבלה

מסכת ברכות דף יג ע"א: תנו רבנן ... חכמים אומרים בכל לשון ... מאי טעמייהו אמר קרא שמע בכל לשון שאתה שומע  $^6$ 

מסכת ברכות דף טו ע"א: מאי טעמא דרבי יוסי משום דכתיב שמע השמע לאזנר מה שאתה מוציא מפיר $^7$ 

among my children, like Abraham, from whom there issued Ishmael, or like my father Isaac, from whom there issued Esau.' [But] his sons answered him, 'Hear O Israel, the Lord our God the Lord is One: just as there is only One in thy heart, so is there in our heart only One.' In that moment our father Jacob opened [his mouth] and exclaimed, 'Blessed be the name of His glorious kingdom for ever and ever.' Said the Rabbis, How shall we act? Shall we recite it — but our Teacher Moses did not say it. Shall we not say it — but Jacob said it! [Hence] they enacted that it should be recited auietly.'

The Sages also tell us that when Moshe Rabbeinu went up to receive the Torah he heard the angels saying בשכמלייו. Moshe subsequently told this to the Jewish people (effectively stealing this from the Malachim)<sup>2</sup>. Rav Shmuel Bar Nachmani compares this to a member of the royal family who used to buy grand clothes for his daughter. Once he stole some royal garments from the palace and gave them to her as well. He told his daughter: Wear all your clothing in public, but these garments wear only inside the house<sup>3</sup>. So too, Moshe Rabbeinu gave many Mitzvos to the Jewish people, but when he gave them the secret of saying Baruch Shem he told them that this he overheard from the ministering angels and they should therefore say it quietly<sup>4</sup>.

However, on Yom Kippur, when we are as pure as the ministering angels, the Jewish people say בשכמלייו aloud $^5$ .

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>פסחים נו ע"א: תנו רבנן כיצד היו כורכין את שמע אומרים שמע ישראל ה' אלהינו ה' אחד ולא היו מפסיקין דברי רבי מאיר רבי יהודה אומר מפסיקין היו אלא שלא היו אומרים ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד ואנן מאי טעמא אמרינן ליה כדדריש רבי שמעון בן לקיש דאמר רבי שמעון בן לקיש ויקרא יעקב אל בניו ויאמר האספו ואגידה לכם ביקש יעקב לגלות לבניו קץ הימין ונסתלקה ממנו שכינה אמר שמא חס ושלום יש במטתי פסול כאברהם שיצא ממנו ישמעאל ואבי יצחק שיצא ממנו עשו אמרו לו בניו שמע ישראל ה' אלהינו ה' אחד אמרו כשם שאין בלבך אלא אחד כך אין בלבנו אלא אחד באותה שעה פתח יעקב אבינו ואמר ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד אמרי רבנן היכי נעביד נאמרוהו לא אמרו משה רבינו לא נאמרוהו אמרו יעקב התקינו שיהו אומרים אותו בחשאי אמר רבי יצחק אמרי דבי רבי אמי משל לבת מלך שהריחה ציקי קדירה אם תאמר יש לה גנאי לא תאמר יש לה צער התחילו עבדיה להביא בחשאי אמר רבי אבהו התקינו שיהו אומרים אותו בקול רם מפני תרעומת המינין ובנהרדעא דליכא מינין עד השתא אמרי לה בחשאי:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ספר מנהגי ישורון, ע"י הרב אברהם אליעזר ב"ר אייזיק: טעם שאנו אומרים בק"ש הפסוק ברוך שם כבוד מלכותו וגו' בלחש: איתא באלה הדברים רבה פ' ב' למה ישראל אומרים בשכמל"ו בלחש, בשעה שעלה משה למרום גנבו מן המלאכים ולמדו לישראל

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>שם: אמר ר' שמואל בר נחמני משל לבן ביתו של מלך שהיתה לו בת בתולה רואה בגדים נאים ואומרה לו קח לי הבגדים הלללו והיה לוקח לה פעם אחת נכנס לפלטרין של מלך וראה קוזמירין (בגד נאה וחשוב) של מטרונה שם מה עשה גנב אותו ובא ונתנו לביתו התחיל מצוה אותה ואומר לה כל הבגדים שלקחתי לך לבוש אותם בפרהסיא אבל קוזמירין זה גנוב הוא אל תלבשי אותו אלא מן הדלת ולפנים.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>שם: כך אמר משה לישראל כל המצוות שנתתי לכם הוא ממה ששמעתי ממלאכי השרת שבו הם משבחים להקב"ה ונטלתי אותה מהם לכך תהיו אומרים אותה בלחישה עכ"ל.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>מדרש רבה ואתחנן פרשה ב: (לו) דבר אחר שמע ישראל רבנן אמרין בשעה שעלה משה למרום שמע למלאכי השרת שהיו אומרים להקב״ה בשכמל״ו והוריד אותה לישראל ולמה אין ישראל אומרים אותו בפרהסיא א״ר אסי למה הדבר דומה לאחד שגנב קוזמין מתוך פלטין של מלך נתנה לה לאשתו ואמר לה אל תתקשטי בה בפרהסיא אלא בתוך ביתך אבל ביום הכפורים שהן נקיים כמלאכי השרת הן אומרים אותו בפרהסיא רשרתל״ו:

ספר מנהגי ישורין, שם: וביו״כ אומרים אותה בקול רם , לפי שאנו כמלאכים לובשים לבנים לא אוכלים ולא שותים ואין בנו לא חטא ולא עוון. טעם אחר, משום דמשה לא אמרו על כי לא היו כולם בלב שלם ועדות שנמצא אחד מהם פסול בטלה כולה, לכך תקנו בלחש דאז מי שאין ליבו שלם לא יאמרו כלל. אבל ביו״כ עם ה׳ אלה וכולם מיחדים בלב שלם לכן אומרים בקול רם, (אליהו זוטא בשם מ״מ סי׳ תתס״ט).

There is an even higher level than Yom Kippur, that of the Messianic Era, when it will be enough for us to say that G-d is One. Rashi in fact states that the first verse tells us that only in the Messianic Era will we know that G-d is one – Shema – "Hear, oh Israel, the Lord who is now our G-d, will, in the Messianic Era, be recognized as One by all<sup>1</sup>." There is nothing more to add to this when we really understand it<sup>2</sup>. However, until that time, there is a need to spell out in this world of actions and objects what declaring His Oneness means – hence "Baruch Shem, etc.<sup>3</sup>

The Gemorrah in Brochos<sup>4</sup> says that in the Beis HaMikdash, the community would say Baruch Shem Kevod Malchuso instead of saying Amen<sup>5</sup>. The Maharsha in Sotah<sup>6</sup> explains that only in this world is the Name of HaSh-m pronounced as the name of "Adnus." In the World to Come, HaSh-m's Name will be pronounced the way it is written, as the Gemara in Pesachim<sup>7</sup> teaches. In the Beis HaMikdash they said "Ad HaOlam" (literally, "until the world") to show that only until the end of this world will we use the name "Adnus" to refer to Hashem. After this world the Name will be revealed in its entirety. That is why "Baruch Shem Kevod... L'Olam Va'Ed" ("forever") is the refrain in the Beis HaMikdash. Since in the blessings uttered in the Beis HaMikdash we allude to the Tetragrammaton as it is spelled (by saying "Baruch Hashem... Ad Ha'Olam"), we proclaim that it is that Name that will be used "for eternity," in the World to Come.

The Maharsha continues and explains that we say "Amen" after blessings because the word "Amen" alludes to both Names of Hashem -- the way that the Name is written (the Gematria of which is 26) and the way that it is pronounced (the Gematria of which is 65). The two names combined have a Gematria of 91, which is the same value as "Amen." We do not say "Amen" in the Beis HaMikdash because there we want to emphasize the eternity of the ineffable Name. We do not want to

<sup>6</sup>40b

<sup>7</sup>50a

רש"י ו ד: ה' אלהינו ה' אחד - ה' שהוא אלהינו עתה ולא אלהי העובדי כוכבים הוא עתיד להיות ה' אחד שנאמר כי אז אהפוך אל עמים שפה ברורה לקרוא כולם בשם ה' ונאמר ביום ההוא יהיה ה' אחד ושמו אחד:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>אור גדליהו אות ה: ושמעתי ממקור נאמן שהרה״ק מרוזין זי״ע אמר על עצמו שכשהיה בן שש שנים פגד בהרב בעל התניא זצ״ל, ושאל אותו הרוזינער כשמקבלים עומ״ש ואומרים שמע ישראל וכו' אחד הרי הכל בטל בעל התניא זצ״ל, ושאל אותו הרוזינער כשמקבלים עומ״ש ואומרים אחרי כן ״ואהבת את די״, הרי האדם הוא ואליו יתב״ש, כי ״אחד״ היינו שאין עוד מלבדו, וא״כ איך אומרים אחרי כן ״ואהבת את די״, הרי האדם הוא בטל במציאות די, שהכל ״אחד״, ואין שום דבר מבלעדי ד׳ יתברך. ואמר הרוזינער שהרב בעל התניא אמר לו תירוץ על זה והראיך בזה שש שעות. עע״ש בהאור גדליהו

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>עולות הראייה ד"ה אחד: במצב העליה אין אחר אחד מה לספר כלל, כי הוא כולל הכל ... אבל בהמשך סדר המעשה לעולם הפירוש הוא מוכרח, אלא שאינו דלוי כל זמן שיש לגוך שמוש עצמי מנטיתו הפרטית, כ"א ביום הכפורים, שצרכי הגוף בטלים אז, כח האחדות מתפשט יפה בגלוי במעשה, ואפשר לומר בשכמל"ו בקול רח.

מסכת ברכיות דף סג ע"א

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>תלמוד בבלי מסכת ברכות דף סג/א: חותמי ברכות שבמקדש וכו': כל כך למה לפי שאין עונין אמן במקדש ומנין שאין עונין אמן במקדש שנאמר קומו ברכו את ה' אלהיכם מן העולם עד העולם ואומר ויברכו (את) שם כבודך ומרומם על כל ברכה ותהלה יכול כל הברכות כולן תהא להן תהלה אחת תלמוד לומר ומרומם על כל ברכה ותהלה על כל ברכה וברכה תן לי תהלה:

רש"י ד"ה ויברכו שם כבודך - ברוך שם כבוד מלכותו לעולם ועד עונים, והמברך אומר ברוך ה' אלהי ישראל מן העולם ועד העולם, מפרש בתוספתא שתקנו מן העולם ועד

allude to the finite quality of this world, which is represented by the Holy Name as it is pronounced. We therefore say "Baruch Shem Kevod... L'Olam Va'Ed," which alludes only to the Holy Name as it is spelled.

Rav Yitzchak Hutner zt'l<sup>1</sup> adds that it is for the same reason that we say "Baruch Shem Kevod Malchuso..." after the verse of "Shema Yisrael." Normally, when we mention the name of HaSh-m in a blessing in our prayers, we have in mind only the concept of Hashem's Adnus, His Sovereignty<sup>2</sup>. When we say the Shema, however, we must also have in mind the ineffable Name as it is written<sup>3</sup>. Since we concentrate also on the spelling of that Name, we say immediately afterwards, "Baruch Shem Kevod... L'Olam Va'Ed" and proclaim that "this is the Name that will last forever!"

ּוְאָהַבְתָּ אֵת יְהֹוָה אֱלֹהֶין בְּכָל לְבָבְן וּבְכָל וַפְשְׁן וּבְכָל מְאֹדֶן: וְהִיוּ הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצַוְּךָ הַיּוֹם עַל

### <u>ואהבת את די אלוקיך</u>

A Mitzvah of loving G-d. For love, we are prepared to give up all, hence:

## בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאדך:

With all our heart – i.e. unambiguously<sup>6</sup> With all our souls – i.e. even our lives And with all our Meod – i.e. with all our possessions

In the second Parsha, it says:

### ולעבדו בכל לבבכם ובכל נפשכם

Avoda is referring to Tefila. Here, בכל מאדכם is not stated as it is above. From this we learn that although one is supposed to love G-d with all his מאד, one does not have to serve Him with all his מאד 1/2.

<sup>1</sup>פחד צחק, יום כפור

5דברים ו:ה-ט

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>see Shulchan Aruch OC 5

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Vilna Ga'on to Shulchan Aruch OC 5

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Insights into the Daily Daf, by Kollel Iyun Hadaf, daf@dafyomi.co.il, www.dafyomi.co.il

בכור שור ו ה בכל לבבך: שתתן כל מחשבות לבבך על אהבתך. ולא יחלקו רעיוני לבך לשני חלקים כאדם  $^6$  שאוהב אדם אחד ונותן על דם אחר מחשבתו ואין כל מחשבתו על האחד ע"ש עוד.

It is interesting to note that the words בכל נפשכם) appear in both paragraphs. One explanation is that we have to thank G-d for each and every breath we take – we are never to take life for granted. Every breath is a new praise for  $G-d^3$ . But the Sages also tell us that these words mean that we should be prepared to give our lives for G-d under the circumstance that the Torah demands.

### בכל לבבד:

לבבך is written with two בs. From here the Sages learn that one should serve G-d with both his hearts, i.e. with his Yetzer HaTov and his Yetzer Hara<sup>4</sup>.

## ובכל נפשך:

Lit. With all our souls (= lives). Even if this demands giving our life<sup>5</sup>.

The person who taught this was Rebbe Akiva. The Gemorrah relates how he came to fulfill these words, giving his life for Torah:

Our Rabbis taught: Once the wicked (Roman) Government issued a decree forbidding the Jews to study and practice the Torah. Pappus b. Judah came and found R. Akiva publicly teaching Torah. He said to him: Akiva, are you not afraid of the Government? He replied: I will explain to you with a parable. A fox was once walking alongside of a river, and he saw schools of fish swimming from one place to the next. He said to them: From what are you fleeing? They replied: From the nets cast for us by men. He said to them: Would you like to come up on to the dry land so that you and I can live together in the way that my ancestors lived with your ancestors? They replied: Are you the one that they call the cleverest of animals? You are not clever but foolish. If we are afraid in the [water] in which we live, how much more in the [dry land] in which we would die! So it is with us. If such is our condition when we sit and study the Torah, of which it is written, For these [words of Torah] are your life and the length of your day, if we neglect it how much worse off we shall be! Soon afterwards both R. Akiba and Pappus b. Judah were arrested and imprisoned next to each other. R. Akiva said to Pappus, Who brought you here? He replied: Happy are you, R. Akiba, that you have been seized for busying yourself with the Torah! Alas for

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>However, you do see that Tefila requires בכל נפשכם, something the Nefesh HaChaim goes to great lengths to explain.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ובנפש החיים שער ב פ״א כתב שזה ההבדל בין פרשה הראשונה של שמע שכתוב בה בכל מאדיכם ופרשה שניה שרק כתוב בכל לבבכם ובכל נפשכם ואילו בכל מאודיכם לא כתיב והיינו דפרשה ראשונה איירי באהבת ק׳ יתברך ולזה נוגע שיאהוב אותו ג״כ בכל מאודו (ממונו) ואילו פרשה שניה מיירי בתפילה ושם לא שייך מאד כ״כ

מדרש רבה ואתחנן פרשה ב: (לז) ואהבת את ה' אלהיך בכל לבבך ובכל נפשך מהו בכל לבבך ובכל נפשך בכל נפש ונפש שברא בך אמר ר' מאיר על כל נשימה ונשימה שאדם מעלה חייב לקלס את יוצרו מנין שנאמר (תהלים קנ) כל הנשמה תהלל יה

מסכת ברכות דף נד ע"א: בכל לבבך בשני יצריך ביצר טוב וביצר הרע $^4$ 

מסכת ברכות דף נד ע"א: ובכל נפשך אפילו הוא נוטל את נפשך ושם דף סא ע"ב בשם ר' עקיבא  $^{5}$ 

Pappus who has been seized for busying himself with idle things! When R. Akiba was taken out for execution, it was the hour for the recital of the Shema, and while they combed his flesh with iron combs, he was accepting upon himself the Kingship of Heaven. His disciples said to him: Our teacher, even to this point? He said to them: All my days I have been troubled by this verse, 'with all your soul', [which I interpret] 'even if He takes your soul'. I said: When shall I have the opportunity of fulfilling these words? Now that I have the opportunity shall I not fulfill them? He prolonged the word 'echad' and died while saying it. A bas kol was heard proclaiming: Happy are you, Akiba, for your soul has departed with the word echad! The ministering angels said before the Holy One, blessed be He: This is Torah, and this is its reward? He should have died directly from Your Hand, O Lord. He replied to them: Their portion is in life. A bas kol went forth and proclaimed, Happy are you, R. Akiba, for you are destined for the life of the World to Come.

#### ובכל מאדך:

The Gemorrah gives two interpretations to this:

- 1. We should serve G-d with all our possessions<sup>2</sup>.
- 2. We should serve G-d with every lot He presents to us, i.e. we should see the bad as also ultimately good for us. From here the Sages learn that we should bless G-d on the bad just as we have to bless Him on the good. Thus בכל מדה ומדה שהוא בכל מדה ומדה שהוא מודד לד
- R. Eliezer in the Gemorrah Brochos explains that although it says 'with all your soul', i.e. even your life, it still needs to say 'with all your might' i.e. with all

\_

מסכת ברכות דף סא ע"ב:רבי עקיבא אומר בכל נפשך אפילו נוטל את נפשך תנו רבנן פעם אחת גזרה מלכות $^{
m I}$ הרשעה שלא יעסקו ישראל בתורה בא פפוס בן יהודה ומצאו לרבי עקיבא שהיה מקהיל קהלות ברבים ועוסק בתורה אמר ליה עקיבא אי אתה מתירא מפני מלכות אמר לו אמשול לך משל למה הדבר דומה לשועל שהיה מהלך על גב הנהר וראה דגים שהיו מתקבצים ממקום למקום אמר להם מפני מה אתם בורחים אמרו לו מפני רשתות שמביאין עלינו בני אדם אמר להם רצונכם שתעלו ליבשה ונדור אני ואתם כשם שדרו אבותי עם אבותיכם אמרו לו אתה הוא שאומרים עליך פקח שבחיות לא פקח אתה אלא טפש אתה ומה במקום חיותנו אנו מתיראין במקום מיתתנו על אחת כמה וכמה אף אנחנו עכשיו שאנו יושבים ועוסקים בתורה שכתוב בה כי הוא חייך ואורך ימיך כך אם אנו הולכים ומבטלים ממנה על אחת כמה וכמה אמרו לא היו ימים מועטים עד שתפסוהו לרבי עקיבא וחבשוהו בבית האסורים ותפסו לפפוס בן יהודה וחבשוהו אצלו אמר לו פפוס מי הביאך לכאן אמר ליה אשריך רבי עקיבא שנתפסת על דברי תורה אוי לו לפפוס שנתפס על דברים בטלים בשעה שהוציאו את רבי עקיבא להריגה זמן קריאת שמע היה והיו סורקים את בשרו במסרקות של ברזל והיה מקבל עליו עול מלכות שמים אמרו לו תלמידיו רבינו עד כאן אמר להם כל ימי הייתי מצטער על פסוק זה בכל נפשך אפילו נוטל את נשמתך אמרתי מתי יבא לידי ואקיימנו ועכשיו שבא לידי לא אקיימנו היה מאריך באחד עד שיצאה נשמתו באחד יצתה בת קול ואמרה אשריך רבי עקיבא שיצאה נשמתן באחד אמרו מלאכי השרת לפני הקדוש ברוך הוא זו תורה וזו שכרה ממתים ידך ה' ממתים וגו' אמר להם חלקם בחיים יצתה בת קול ואמרה אשריך רבי עקיבא שאתה מזומן לחיי העולם הבא:

מסכת ברכות דף נד ע"א: ובכל מאדך בכל ממונך $^2$ 

מסכת ברכות דף נד ע"א: חייב אדם לברך על הרעה כשם שמברך על הטובה שנאמר ואהבת את ה' אלהיך בכל לבבך וגו' .... ובכל מאדך ... בכל מדה ומדה שהוא מודד לך הוי מודה לו

your money. Money is such a powerful thing that many people risk their lives for the sake of their money, i.e. they value their money more than their life<sup>1</sup>.

# Difference in wording between the First and Second Paragraphs:

The second paragraph seems to repeat some of the first paragraph but with important differences. The first paragraph demands that we love G-d not only with all our heart and soul but also with all our paragraph demands that we love G-d not only with all our heart and soul but also with all our paragraph demands that we love G-d not only with all our wealth. It can also mean with all our strength²- i.e. a situation actualizing more and more of our human potential dedicated to this idea - אדם has the same letters as אדם comes from the word אדם, which means that which has potential to bear fruit. Adam is that being which can be more and more, מאד מאד מאד. We are asked to serve G-d with that potential³.

The Gemorrah points out that there are people who are quite literally willing to give their lives rather than give up their money<sup>4</sup>. The key lies in the fact that the first verse is written in the singular – it is appealing to the highest aspirations of unusually great people. The second verse is the plural – this is everyman. A normative level cannot demand that every cent's worth of our worldly possessions, every morsel we eat, every object we use, be totally enthused with a love of G-d. But it is certainly a worthy aspiration for us all.

A second, fascinating approach is taken by Mei HaShiloach. He states that a person is required to give up everything for G-d, even his portion in the World to Come, only prior to finding his specific Avodah in life. After that, one should only sacrifice all for that special area. Hence Daniel was Moser Nefesh for Tefila and Mordechai would not bow to Haman. The first verse of Shema was given when Bnei Yisrael was still in the desert, and the specific Avodah of each one was yet to be understood. But the second verse clearly talks about Klal Yisrael in the land, when each was given not only his portion of land but an insight into his specific Avodah. Hence, from then onwards, his sacrifices should only be as a part of his Avodah package<sup>5</sup>.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת ברכות דף סא ע"ב:תניא רבי אליעזר אומר אם נאמר בכל נפשך למה נאמר בכל מאדך ואם נאמר בכל מאדך למה נאמר בכל נפשך אלא אם יש לך אדם שגופו חביב עליו מממונו לכך נאמר בכל נפשך ואם יש לך אדם שממונו חביב עליו מגופו לכך נאמר בכל מאדך

האבן עזרא והרמב"ן פירשו מלשון מאד מאדף שתהיה האהבה להקב"ה מאד, מאד, אהבה גמורה בלב (אור  $^2$ גדליהו)

שמעתי מהרב משה שפירא שליט"א $^3$ 

⁴ברכות סא ע״ב: תניא רבי אליעזר אומר אם נאמר בכל נפשך למה נאמר בכל מאדך ואם נאמר בכל מאדך למה נאמר בכל נפשך אלא אם יש לך אדם שגופו חביב עליו מממונו לכך נאמר בכל נפשך ואם יש לך אדם שממונו חביב עליו מגופו לכך נאמר בכל מאדך

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>מאדך היינו מאד מאד למסור את נפשו אף בחיי עולם הבא, וזהו רק קודם שיתברר לאדם חלקו השייך לו בשרשו, כי לכל נפש שייך מצוה מיוחדת שעל ידה יגיע לעוה"ב כפי המצוה וכפי אשר יקיימה וזה עיקר לכל נפש, וקודם שנתברר לאדם חלקו צריך לעבוד את ד' בזה האופן שלא ימצא אצלו דבר שלא יוכל למסרה על קידוש ד', אך אחר שיבורר לאדם חלקו לא יחפוץ הש"י מן האדם שיעבוד אותו בזה האופן כי לא ירצה ליקח מן האדם מה שסיגל וגם האדם מצדו אף שאינו מחויב למסור נפשו על הג דברים הידועים, אבל על המצוה הידועה לו שזאת שייכת לו בשורשו מחוייב למסור נפשו עליה, כמו שמצינו בדניאל שמסר נפשו על התפלה

A third approach is brought in the Nefesh HaChaim. He states that whereas the first chapter of the Shema is dealing with the Mitzvah of the love of G-d alone ( את ד אלקיך), and for this Mitzvah one must sacrifice all one's wealth and possessions, the second chapter of the Shema is dealing with two Mitzvos, the love of G-d - לאהבה אלקיכם which is prayer as well as the Mitzvah of prayer – ולעבדו שלב, which, he says, is referring to which is prayer. It is not so relevant to talk about praying to G-d with all of one's possessions, and hence it is omitted here. The reason for the Torah repeating similar words to the first paragraph is to introduce the idea that one should pray to G-d with all of one's מש החינים explains at great length.

Bechor Shor: One should focus all the thoughts of his heart on G-d. He should not be ambiguous about his commitment, feeling that he loves G-d but also materialism, philosophy or anything else that is not clearly an outcome of his service to  $G-d^4$ . In following this, one will talk about G-d's Torah continuously ( בשבתך וגוי) and he will provide himself with reminders both on his body once a day (Tefilin) and in every entrance (Mezuzah)<sup>5</sup>.

Rav Tzadok HaCohen<sup>6</sup> learns that בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאדך represents three levels of loving G-d. בכל לבבך reflects all of one's passions and desires, as it is said in the Gemorrah that לבבך is spelled with two lameds to show that we are meant to serve G-d with not only our Yetzer HaTov but also our Yetzer Hara (i.e. that both one's spiritual as well as his material aspirations should be directed towards serving G-d)<sup>7</sup>.

The next level is בכל נפשך, i.e. serving G-d with those things with which his soul is totally connected. A person should strive to totally cleave to HaSh-m, as

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ופש החיים, שער ב, פ״א: כתיב לאהבה את ה׳ אלקיכם ולעבדו בכל לבבכם ובכל נפשכם. וארז״ל (בפ״ק דתענית ובספרי) איזוהי עבודה שבלב הוי אומר זו תפלה.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ולהכי נמי לא כתיב ובכל מאדכם בפ' זו כמו בפ' ראשונה דכתיב בה נמי ובכל מאדך. כי פרשה ראשונה מיירי מענין מצות האהבה לחוד. שייך לומר שתהיה האהבה גם בכל מאד. זה הממון. כמ"ש רז"ל (ברכות ס"א ב') אם יש לך אדם שממונו חביב עליו מגופו לכ"נ ובכל מאדך. אבל בפרשה זו דכתיב בה נמי עבודה היא תפלה. לא שייך עלה כ"כ ובכל מאד

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>נפש החיים, שם: אמנם בפ׳ זו חידוש הוא שחידשה. שגם העבודה היא נתפלה צריכה להיות בכל לב ובכל נפש.

לשתתן כל מחשבות לבבך על אהבתך. ולא יחלקו רעיוני לבך לשני חלקים, כאדם שאוהב אדם אחד ונותן על אדם אחר מחשבתו, ואין כל מחשבתו על האחד. ע"ש עוד

כל זה בהמשך הבכור שור $^{5}$ 

רב צדוק הכהן, צדקת הצדיק קצז: $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup><u>ככל לבבך:</u> היינו כל התשוקות והחמדות שבלבואז״ל (ברכות נד.) בב׳ יצריך פי׳ בין בצרכי הגוף בין לעניני עוה״ב הכל לא יהיה לאהבת עצמו רק לאהבת הש״י וזהו בכלל התשוקות שלו

A person is capable of reaching these two levels through his own efforts. Therefore, the second chapter of the Shema, והיה אם שמוע, mentions these two, for this chapter is dealing with the Avodah of the person himself, as it says 'ג'לעבדו.

However, the third level, בכל מאדך, is not within the scope of a person's own efforts; rather, it is dependent on Siyata Dishmaya. בכל מאדך means that a love of G-d will be permanently pervasive through all one's possessions. For, if it were referring to his desire to acquire this, it would already be included in בכל לבבך<sup>3</sup>, as one's possessions are an extension of himself and therefore a person can reach such a deep level of love of G-d to the point where this spreads onto his possessions as well<sup>4</sup>.

## בשבתך בבתיך ובלכתך בדרך:

The wording here is strange. It says literally "When you are busy and you're sitting in the house and you're walking along the way." The Gemorrah learns from this that one is obligated to say the Shema even if he is busy in his house or out of it, though not if one is busy with a Mitzvah – only your sitting or walking<sup>5</sup>.

In addition, we learn from ובלכתך בדרך that Shema can be said in any position, both standing or sitting $^6$ .

#### ובשכבך ובקומיך:

<sup>1</sup>ואח״כ <u>בכל נפשר:</u> היינו בדברים שנפשו מקושרת בהם ממש...וצריך שיהיה כל נפשו מקושר בתשוקת אהבת הש״י כענין במעמד הר סיני מדבור א יצתה נשמתם (שבת פח: ) וזהו נקרא דביקות ... וזהו תפילין ... כי הדבקות היינו שממש כל חיותו תלוי בזה

Page 107 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ב׳ אלו עדיין הוא ביד עבודת האדם והשתדלותו להשיג לזה ולכך בפרשת והיה אם שמוע שאמר ולעבדו נזכר רק ב׳ אלה

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>משאין כן בכל מאדך אינו ביד עבודת האדם רק מסייעתא דשמיא דפירושו שבכל רכושו וקנינו יהיה קבוע אהבת הש"י ולא קאי אתשוקתו וחמדתו לרכוש שזה בכלל בכל לבבך. רק שבכל הרכוש עצמו כידוע

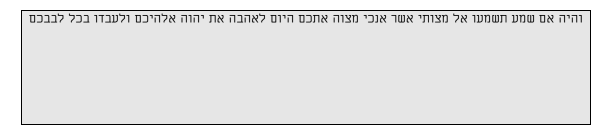
⁴כי הרכוש שייך להאדם וכ״כ יהיה האדם כולו ממולא מאהבת הש״י בכל מעמקיו עד שממילא גם בכל קניניו שהם ההתפשטות שלו גם כן ממולאים מאהבתו יתברך כענין חמורו של ר׳ פנחס בן יאיר דמחמרא אנפשה לאכל איסור (כמו שכתוב ב״ר פ׳ ס) וזו בבעלי חיים ומסתמא הוא הדין בדוממין ע״ש עוד... וזהוא רק ריחידים

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>מסכת ברכות דף יא ע"א: ובית שמאי האי ובלכתך בדרך מאי עביד להו ההוא מבעי להו לכדתניא בשבתך בביתך פרט לעוסק במצוה ובלכתך בדרך פרט לחתן מכאן אמרו הכונס את הבתולה פטור ואת האלמנה חייב מאי משמע אמר רב פפא כי דרך מה דרך רשות אף כל רשות מי לא עסקינן דקא אזיל לדבר מצוה ואפילו הכי אמר רחמנא לקרי אם כן לכתוב רחמנא בשבת ובלכת מאי בשבתך ובלכתך בשבת דידך ובלכת דידך הוא דמחייבת הא דמצוה פטירת (ואע"פ שהיינו דברי בית שמאי, בית הלל מסכים לעצם ההלכה)

מסכת ברכות דף י עמ' ב: כל אדם קורא כדרכו שנאמר ובלכתך בדרך" שם דף יא עמ' א: תנו רבנן בית הלל אומרים עומדין וקורין יושבין וקורין ומטין וקורין הולכין בדרך וקורין עושין במלאכתן וקורין



# 2. The Second Paragraph



#### והיה:

Future perfect – i.e. something that will surely happen in the future.

# אם שמע תשמעו:

Commenting on the double language, Rashi on Chumash says: If one will study, it will lead to a momentum to studying further<sup>2</sup>. However, in Sukka he states that it means that if one will continue to go over what he has already learned he will continue to find new things in the same Torah he is learning again and again<sup>3</sup>.

# אל מצותי אשר אנכי מצוה אתכם היום:

When studying Torah or when keeping the Mitzvos one should do so with a freshness as if he has just been given the Torah on this very day<sup>4</sup>.

# לאהבה את יהוה אלהיכם:

The purpose of such study and Mitzvah observance is to come to love G-d. However, Rashi reverses the order, saying that one should study with love. The love is what must infuse the study, i.e. it should be Lishmah<sup>5</sup>.

#### ולעבדו בכל לבבכם:

דברים יא:יג-כא<sup>1</sup>

(ועוד פירש רש"י שם בפירוש הא: אם שמוע תשמע - אם הורגלת לשמוע אז תשמע, תוכל ללמוד (ועוד פירש רש"י שם בפירוש הא: אם שמוע לא תשמע - לאחר זמן לא יספיקו בידך) ולהוסיף: ואם לאו - שלא הטית אזן בילדותך לשמוע:לא תשמע - לאחר זמן לא יספיקו בידך)

והיה אם שמוע תשמעו - אם תשמע בישן תשמע בחדש $^2$ 

<sup>3</sup>מסכת סוכה דף מו ע"ב: דבר אחר אם אתה שומע בישן - מחזר על תלמודך ששמעת: תשמע בחדש - תתחכם בו להבין דברים חדשים מתוך דברים ישנים:

<sup>^4</sup>רש"י: מצוה אתכם היום - שיהיו עליכם חדשים כאילו שמעתם בו ביום

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>רש"י: לאהבה את ה' - שלא תאמר הרי אני לומד בשביל שאהיה עשיר בשביל שאקרא רב בשביל שאקבל שכר אלא כל מה שתעשו עשו מאהבה וסוף הכבוד לבא:

After coming to love G-d through Torah study and Mitzvah observance, one will come to serve Him with all his heart and soul. Rashi, however, states that this is a separate issue, that besides study and observance one should pray to G-d, i.e. Avodah SheBaLev<sup>1</sup>.

## ובכל נפשכם:

The command to serve G-d with all one's heart and soul already appeared in the first paragraph of the Shema. It is repeated here because the first paragraph was talking to the individual and this paragraph is talking to the community as a whole<sup>2</sup>.

Therefore, according to Rashi, the verse should read:

And it will be, that if you study over and over your old Torah, with the intention of loving Me, in which case you will also have many Chidushim, and if you will doven to Me, and be willing to sacrifice your lives for Me, then:

# Why ובכל מאודיכם is left out of the second Parsha

See explanation above, under the first Parsha.

# ונתתי עשב בשדך לבהמתך ואכלת ושבעת:

This teaches that it is forbidden for a person to eat before he has given food to his animals, for the order of the verse is first And I shall give the grass of the field to your animals and then only and you shall eat and be satisfied<sup>3</sup>.

### ולמדתם:

The Sages learn ולמדתם – that your learning should be a שוד – a pure and unconfused rendering, without confusing the meaning by failing to punctuate in the correct places. They give several examples of this<sup>4</sup>.

ורש״י: ולעבדו בכל לבבכם - עבודה שהיא בלב וזו היא תפלה שהתפלה קרויה עבודה שנאמר אלהך די אנת פלח ליה בתדירא וכי יש פולחן בבבל אלא על שהיה מתפלל שנאמר וכוין פתיחן ליה וגו'. וכן בדוד הוא אומר תכון תפלתי קטורת לפניך:

"רש"י: בכל לבבכם ובכל נפשכם - והלא כבר הזהיר בכל לבבך ובכל נפשך אלא אזהרה ליחיד אזהרה לציבור: $^2$ 

מסכת ברכות דף מ עמ״א: גביל לתורי גביל לתורי צריר לברר ורב ששת אמר אפילו גביל לתורי נמי אינו <sup>3</sup> צריך לברך דאמר רב יהודה אמר רב אסור לאדם שיאכל קודם שיתן מאכל לבהמתו שנאמר ונתתי עשב בשדך לבהמתך והדר ואכלת ושבעת:

Translation: If he said (in between the blessing Hamotzi and the eating of the bread), "Mix fodder for the oxen, mix fodder for the oxen", he must repeat the blessing (of Hamotzi, since he interrupted between the blessing ane the eating.) R. Sheshes however, said that even if he said, "Mix fodder for the oxen", he need not repeat; for Rab Yehudah said in the name of Rav: A man is forbidden to eat before he gives food to his animal, since it says: "And I will give grass in your fields for your cattle", and then, "and you will eat and be satisfied."

^מסכת ברכות דף טו ע״ב: תני רב עובדיה קמיה דרבא ולמדתם שיהא למודך תם שיתן ריוח בין הדבקים עני רבא בתריה כגון על לבבך על לבבכם בכל לבבך בכל לבבכם עשב בשדך ואבדתם מהרה הכנף פתיל אתכם

# וכתבתם על מזוזות:

The Gemorrah learns from here that when the parchments for Mezuzos and Tefilin are written, the verses dealing with the command to write the parchments should be included, as the verse says ינמבתם - everything needs to be written, even the commands 1.

מסכת ברכות דף טו ע״ב: תני רבי אושעיא קמיה דרבא  $\mid$ וכתבתם הכל בכתב אפילו צואות $^1$ 

# 3. The Third Paragraph

ַוּיֹאמֶר יָהֹוָה אֵל משֶׁה לֵאמֹר:דַבֵּר אֵל בָּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתַּ אֵלֶהֶם וְעָשׁוּ לָהֶם צִיצִת עַל כַּנְפֵי בְגִדֵיהֶם לְדֹרֹתָם וְנַתְנוּ

# ולא תתורו אחרי לבבכם ואחרי עיניכם:

The Chinuch tells us that this is a Mitzvah not to go after the evil thoughts of our heart and the seductive things we see. The latter refers to the desire for pleasure, materialism and sensuality without any need for one's health or well-being to be able to serve G-d<sup>1</sup>.

# Kissing the Tzitzis:

Although not all earlier authorities agree<sup>2</sup>, we follow the Ramah in kissing our Tzitzis. The kissing should direct our thoughts towards heaven to facilitate our dedicating our hearts to G-d. A similar idea was brought when Moshe made the image of a snake so that anyone afflicted with the plague would look at it and be cured. The Sages tell us that the snake had no special powers; rather, someone who looked at the snake would use that as a stimulus to look further and accept the Yoke of G-d in Heaven. It was this that cured them<sup>3</sup>.

ּוְיַצִּיב וְנָכוֹן וְקָיָּם וְיָשָׁר וְנֶאֱמֶן וְאָהוּב וְחָבִיב וְנֶחְמָד וְנָעִים וְנוֹרָא וְאַדִּיר וּמְתֻקָּן וּמְקבָּל וְטוֹב וְיָפֶה הַדָּבָר הַזֶּה עָלֵינוּ

Page 112 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>חינוך, מצוה שפז שלא נתור אחר מחשבת הלב וכו' (עמ' כד):"ועובר על זה ויחד מחשבתו בענינים אלו שזכרנו שמביאין האדם לצאת מדרך דעת ותורתינו השלימה והנקיה ולהיכנס בדעת המהבילים הכופרים רע ומר וכן מי שהוא תר אחר עיניו כלומר שהוא רודף אחרי תאוות העולם כגון מי שהוא משים ליבו תמיד להרבות תענוגים גדולים לנפשו מבלי שיכוין בהם כלל לכונה טובה כלומר שלא יעשה כדי שיעמוד בריא ייוכל להשתדל לעבודת בוראו רק להשלים נפשו בתענוגים כל מי שהוא הולך בדרך זה עובר על לאו זה תמיד בכל עת עסקו במה שאמרנו ואין לוקין על זה לפי שאין זה דבר מסוים שנוכל להתרות העובר עליו כי מהיות האדם בנוי בענין שאי אפשר לו שלא יראה בעיניו לפעמים יותר ממה שראוי וכמו כן אי אפשר לו שלא תתפשט המחשבה לפעמים יותר מן הראוי על כן אי אפשר להגביל האדם בזה בגבול ידוע גם כי פעמים אפשר לעבור על לאו זה מבלי שום מעשה וכבר כתבתי למעלה שכל לאו שאפשר לעבור עליו מבלי מעשה אף על פי שעשה בו מעשה אין לוקין עליו לפי הדומה."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>טעם שנוהגים לנשק הציצית בכל פעם שמגיעים לתיבת ציצית: איתא בס' ברכת משה עמוד ק"ו וז"ל:מה שנהגו כשמגיעים למלת ציצית בקריאת שמע לנשקן, הלא מילה זו תמיד באמצע הפסוק, ואינו מוזכר בשום מקום מנהג זה, רק בסי' ס"א איתא וכשאומר וראיתם אותו ימשמש בב' ציצית שלפניו, אבל לנשקן מאן דכר שמי'? לבד בסי' כ"ד כתב הרמ"א נוהגין קצת לנשק הציצית בשעה שרואה בם אבל בק"ש לא אמר, והמג"א שם כתב לנשק הציצית כשמגיעים לנאמנים ונחמדים, וזהו אך משום אהבת מצוה לבד, לכן אין אנו רשאים להפסיק בק"ש בנשיקת הציצית עכ"ל.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ספר מנהגי ישורון, ע"י הרב אברהם אליעזר ב"ר אייזיק: אבל אנו נוהגים כרמ"א לנשקו הציצית וכן איתא בד"מ והכל לחבוב מצוה אולם לא הנשיקה היא העיקר אלא הטעם כי בזה יסתכלו כלפי מעלה וישעבדו את ליבם לאביהם שבשמים כיוצא בדבר נאמר: עשה לך שרף וגו' וראה אותו וחי וכי הנחש ממית ומחיה אלא בזמן שישראל מסתכלין ומשעבדין ליבם לאביהם שבשמים וחיו.

עֶזְרַת אֲבוֹתֵינוּ אַתָּה הוּא מֵעוֹלָם. מָגֵן וּמוֹשִׁיעַ לִבְנֵיהֶם אַחֲרֵיהֶם בְּכָל דּוֹר וָדוֹר. בְּרוּם עוֹלָם מוֹשָׁבֶּךָ. וּמְשְׁפָּטֶירָ מִמָּצְרַיִם גְּאַלְתָּנוּ יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ. וּמִבֵּית עֲבָדִים פְּדִיתָנוּ. כָּל בְּכוֹרֵיהֶם הָרָגְתָּ. וּבְכוֹרְךָ גָּאָלְתָּ. וְיֵם סוּף בָּקַעְתָּ. וְזֵדִים תְּהִלּוֹת לְאֵל עֶלְיוֹן. בָּרוּךָ הוּא וּמְבֹרָךָ. משֶׁה וּבְנֵי יִשְׁרָאֵל לְךָ עָנוּ שִׁירָה בְּשִׁמְחָה רַבָּה. וְאָמְרוּ כֻלָּם:מִי כָמֹכָה

# תהלות לקל עליון ברוך הוא ומברך:

This phrase introduces a new thought into the Tefillah. The Minhag is to rise at this point in preparation for Shmoneh Esreh because in this phrase lies the highest part of the Tehillos which Bnei Yisrael expressed in the Shirah. We now describe HaKadosh Baruch Hu as קל עליון, meaning "He is so high as to be incomprehensible to us". HaKadosh Baruch Hu does things which we simply do not – and cannot – understand. <sup>1</sup>

# צור ישראל קומה בעזרת ישראל:

This final portion of this Tefillah is a plea to HaKadosh Boruch Hu that He may repeat for us that which He did for our forefathers at the time of Yetzias Mitzrayim, namely, to bring about our Geulah.<sup>2</sup>

## ברוך אתה הי גאל ישראל:

The Halacha of Semichus Geulah L'Tefillah requires that we immediately begin Shemoneh Esrei without any interruption. This even precludes the saying of Amen between גאל ישראל and the beginning of Shmoneh Esreh. It is therefore advisable to finish the Brocha together with the Chazzan (who says it audibly) but with a lowered voice as a signal for those who are with him not to answer Amen, but yet loud enough for the benefit of those who have not yet reached this point in their tefillah to answer Amen.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 395

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 399

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Rav Schwab on Prayer pg. 400

# E-SHMONEH ESREH

## 1. Structure

The Shmoneh Esreh was originally composed by the Men of the Great Assembly. Over time, however, variations crept into the prayer. In addition, after the destruction of the Temples, prayers for the continued survival of Jerusalem and the Temple service had to be changed to prayers for the rebuilding of Jerusalem and the return of the Temple service<sup>1</sup>. This was done by Shimon HePekoli under Rabban Gamliel at Yayneh<sup>2</sup>.

The Gemorrah says that the first three blessing are like a servant praising his master (upon whom he is dependent for everything) before he dares to request anything from him (which are the middle blessings). The last three blessing are like a servant thanking his master for what he has received (or in confidence that he will fulfill his requests) and taking leave from him<sup>3</sup>.

R. Munk divides the middle prayers into:

Self: Spiritual needs (Daas, Teshuva, Slicha)

Physical needs (End to Strife, Healing, Rain and Gathering in

Israel)

Community: Spiritual needs (Restoration of Judges, Destruction of Minim,

Reward for the Faithful)

Physical Needs<sup>4</sup> (Jerusalem, Moshiach, General Acceptance of

Prayers)

The Tur (אורח חיים) says that each blessing of Shemoneh Esreh corresponds in number of words to the Biblical verses on that topic. No word of Tefilah is extra. For example, the blessing about healing and the Biblical verses regarding Hashem as Healer both contain 27 words. The sum of all the numerical values of the first letter of every blessing is 1,800, just as there are 1,800 angels who accept our Tefilos.

*Three Steps Forward & Back, Bowing:* 

<sup>1</sup>Meir Holder, History of the Jewish People – From Yavneh to Pumbedisa, pg. 27.

מסכת ברכות דף כח ע״ב: תנו רבנן שמעון הפקולי הסדיר שמונה עשרה ברכות לפני רבן גמליאל על הסדר $^2$ ביבנה

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>מסכת ברכות דף לד. אמר רב יהודה לעולם אל ישאל אדם צרכיו לא בשלש ראשונות ולא בשלש אחרונות אלא באמצעיות דא"ר חנינא ראשונות דומה לעבד שמבקש פרס מרבו אחרונות דומה לעבד שקבל פרס מרבו ונפטר והולך לו.

 $<sup>^4</sup>$ Interestingly, he places ולמלשינים as one of the 3 communal spiritual needs (even though it came later), and תקנה as the  $4^{th}$  of our physical needs. This means that before the תקנה of נלמלשינים this pattern did not work out and that this pattern was part of the תו״ל of כוונה when they made this ברכה.

Three times a day, at the beginning of each Shmoneh Esreh, we take Yehuda's step as one of three<sup>1</sup>, illustrating that his step was not only towards Yosef but provides us with a permanent model of how to approach spiritual greatness at the same time.

The רוקח points out that the word ויגש, to approach, appears three times in Tanach. Each one involves an appeal<sup>2</sup>:

a- Avraham appeals to G-d to save the people of Sedom:

בראשית טו כג (וירא): ויגש אברהם ויאמר האף תספה צדיק עם רשע

b- Yehuda appeals to Yosef not to take Binyamin into captivity:

בראשית מד יח (ריש ויגש): ויגש אליו יהודה ויאמר

c- Eliyahu on Har HaCarmel:

ויהי בעלות המנחה ויגש אליהו הנביא ויאמר: r אלוקי אברהם, יצחק היום יודע כי אתה אלוקים בישראל ... ענני r ענני

Each one of these three approaches gives us another one of the Yesodos of תפילה:

- a- Avraham Avinu teaches us that we have to doven even for רשעים;
- b- Yehuda teaches us that כל ישראל ערבים זה לזה and that this principle must be reflected also in our davening;
- c- Eliyahu HaNavi teaches us that we have to daven for קדוש השם, i.e. we need to realize that even קדוש השם, which seems dependent on our actions, comes from השם. He gives us the strength and inspiration to go through with such an act to begin with.

Each one of these three learned from the previous one and added a dimension. Each one added a virue approach:

Yehuda learned from Avraham Avinu to take responsibility for others, but he added that it is not only the Gadol HaDor (= Avraham Avinu) who is responsible; rather, we are all responsible one for the other. (Eliyahu learned from Avraham and Yehuda but added that, ultimately, when we take responsibility for each other, it is rooted in the responsibility we are taking to produce Kiddush השם in the world.)

# Ol Malchus Shamayim Shleimah:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>The פי צה) brings the רוקוז who explains that we step forward to an issue which we need to take care of.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ספר מנהגי ישורון, ע"י הרב אברהם אליעזר ב"ר אייזיק: טעם שפוסעים ג' פסיעות לפני ואחרי תפילת י"ח: איתא ברמ"א סי' צ"ה בשם הרוקח, דכשעומד להתפלל, ילך לפניו ג' פסיעות דרך קירוב והגשה לדבר שצריך לעשות עכ"ל , והעטז"ק כתב הטעם משום דכתיב ג' הגשות לתפילה, ויגש אברהם; ויגש יהודא; ויגש אליהו עכ"ל.

נציב-טוב שברשעים<sup>3</sup>

The Gemorrah says that a person who wants to receive a complete עול מלכות שמים שמים שמים should wash his hands, lay Tefilin, say the Shema and doven the Shmoneh Esreh<sup>1</sup>. We turn to G-d directly as His servants (Shmoneh Esreh) in a tangible display of the yoke that one accepted by saying the Shema.

אָדנֵי שָׁפַתֵי תִּפְתַּח וּפִי יַגִּיד תִּהְלַתֵּך<sup>2</sup>:

## *הי שפתי תפתח:*

A person should realize that G-d gave these lips as guards for his mouth, for one should only open his mouth when it is the will of G-d<sup>3</sup>.

It is G-d who we ask to open our lips. Contrary to our feelings that we do the action and G-d's "job" is not to get in the way, the very ability even to praise G-d is in fact dependent on G-d giving us the power to open our lips. We reach this understanding when we get to the beginning of the peak experience of the prayer, the Shmoneh Esreh.

HaSh-m Sefasai is not regarded as an interruption between juxtaposing Geula to Tefila because it is considered a Tefila Arichta, an extension of the Shmoneh Esreh.<sup>4</sup>

At the end of the Shmoneh Esreh we say יהיו לרצון אמרי פי והגיון לבי – we add the heart to the lips, the full integration of what is, at the beginning, more of an intellectual recognition.

# 18 Blessings:

The original eighteen blessings parallel the eighteen times Dovid HaMelech mentioned G-d's Name in the psalm הבו להי בני אלים and the Shema as well as the 18

2תהלים ני׳א:יי׳ז

# <sup>4</sup>Gemorrah Brachos

Page 116 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת ברכות דף יד ע"ב/ טו ע"א: ואמר רבי יוחנן הרוצה שיקבל עליו עול מלכות שמים שלמה יפנה ויטול ידיו ויניח תפילין ויקרא קריאת שמע ויתפלל וזו היא מלכות שמים שלמה אמר רבי חייא בר אבא אמר רבי יוחנן כל הנפנה ונוטל ידיו ומניח תפילין וקורא קריאת שמע ומתפלל מעלה עליו הכתוב כאלו בנה מזבח והקריב עליו קרבן דכתיב ארחץ בנקיון כפי ואסובבה את מזבחך ה'

יערות דבש - ח"א דרוש א:  $\mathbf{n}$  שפתי תפתח ישים בלבו כי הקב"ה שם אלו שפתים שומרים לפה ... כי לא מצאתי לגוף טוב יותר משתיקה, והם דלתים סגורים ואינם ראוים לפתחן אלא ברצון ה'

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>רש"י ברכות דף כח ע"ב ד"ה הבו לה' בני אלים: שהוא רמז לאבות וגבורות וקדושת השם, כדאמרינן בראש השנה (דף ל"ב א) מנין שאומרים אבות, תלמוד לומר הבו לה' בני אלים כו':

There are also 18 blessings from המעביר שנה to המעביר שנה (including Birkas HaTorah). Further, G-d's Name is mentioned 18 times in the שירת הים, in the Shema and its blessings, and in the ובא לציון. Hence, this idea appears at each level of service<sup>2</sup>. G-d's 4-lettered Name repeated 18 times makes up His Great Name of 72 letters. This name in turn reflects "the fullest unfolding of His wonderworking might". Since each one of the sections of the prayer reflects a spiritual level, G-d's Great Name must not be absent from any one of these levels<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת ברכות דף כח עמ' ב: גמרא הני שמונה עשרה כנגד מי אמר רבי הלל בריה דרבי שמואל בר נחמני כנגד שמונה עשרה אזכרות שאמר דוד בהבו לה' בני אלים רב יוסף אמר כנגד שמונה עשרה אזכרות שבקריאת שמע אמר רבי תנחום אמר רבי יהושע בן לוי כנגד שמונה עשרה חוליות שבשדרה:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>The idea of 18 also appears in the יהי כבוד, where there are 18 verses.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>The World of Prayer, pgs. 30-31

# 2. First Three Brochos:

The Sages tell us that we learn from Moshe Rabbeinu that the first three blessings should be like praises to one's master before asking for his needs in the middle blessings<sup>1</sup>. Hence, Shlomo HaMelech stated, לשמוע אל הרנה ואל התפלה: One should first praise G-d (רנה) and then ask His requests (תפלה)<sup>2</sup>. The last three blessings are like a servant who has received his request and is now taking his leave<sup>3</sup>. However, the Geonim point out that this rule applies only to personal requests; we do make requests in the first three Brochos for the whole community, such as זכרנו לחיים the Ten Days of Penitance<sup>4</sup>.

These first three blessing reflect the essence of Avraham, Yitzchak and Yaakov respectively<sup>5</sup>. The first Brocha is about Chesed. Avraham walked in G-d's ways of Chesed and therefore saw G-d most strongly through the prism of G-d's Chesed. Hence, he introduced שחרית, when the sun comes up, things are clear and G-d's Chesed is most apparent. The second Brocha is about Gevurah, Yitzchak's Midah. The third blessing is about holiness. Yaakov was the one who introduced the idea of sanctifying even areas of רשות. He was also the first of the Avos whose children were all Holy<sup>6</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת ברכות דף לב ע"א: דרש רבי שמלאי לעולם יסדר אדם שבחו של הקדוש ברוך הוא ואחר כך יתפלל מנלן ממשה דכתיב ואתחנן אל ה' בעת ההיא וכתיב ה' אלהים אתה החלות להראות את עבדך את גדלך ואת ידך החזקה אשר מי אל בשמים ובארץ אשר יעשה כמעשיך וכגבורותיך וכתיב בתריה אעברה נא ואראה את הארץ הטובה וגו':

ועיין בפני יהושע שהאיר שהך מילתא אי שאלת צרכיו קודם לתפלה או איפכא פלוגתא דרבי אליעזר ורבי יהושע במס' ע"ז עיין שם.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מסכת ברכות דף לא ע"א: יכול ישאל אדם צרכיו ואחר כך יתפלל כבר מפורש על ידי שלמה שנאמר לשמוע אל הרנה ואל התפלה רנה זו תפלה תפלה זו בקשה אין אומר דבר (בקשה) אחר אמת ויציב אבל אחר התפלה אפילו כסדר וידוי של יום הכפורים אומר איתמר נמי אמר רב חייא בר אשי אמר רב אף על פי שאמרו שואל אדם צרכיו בשומע תפלה אם בא לומר אחר תפלתו אפילו כסדר של יום הכפורים אומר:

מסכת ברכות דף לד ע"א: לעולם אל ישאל אדם צרכיו לא בשלש ראשונות ולא בשלש אחרונות אלא באמצעיות דאמר רבי חנינא ראשונות דומה לעבד שמסדר שבח לפני רבו אמצעיות דומה לעבד שמבקש פרס מרבו ונפטר והולך לו

חדושי הרשב"א מסכת ברכות דף לא עמ' א: שכן מצינו בנביאים הראשונים שסיימו דבריהם בדברי שבח ותחנונים. ירושלמי (ה"א), א"ר אלעזר חוץ מירמיה שחתם בדברי תוכחות, א"ל רבי יוחנן עוד הוא בדברי נחמות חתם ואמר ככה תשקע בבל ולא תקום (ירמיה נא, סד), לפי שהיה ירמיהו חוזר ומתנבא בחרבן בית המקדש יכול בחרבן בית המקדש חתם, ת"ל עד הנה דברי ירמיהו, במפלת של מחריבו חתם ולא חתם בדברי תוכחות, והכתיב (ישעיה סו, כד) והיה דראון לכל בשר, בנכרים הוא עסוק והא כתיב (איכה ה, ככ) כי אם מאס מאסתנו, השיבנו תחת כי אם מאס מאסתנו:

⁴המאירי מסכת ברכות דף לא ע״א: ופירשו הגאונים דוקא בצרכי יחיד אבל צרכי רבים שואלים ולזו התירו בזכרנו לחיים וכו׳ וכתוב לחיים וכו׳ ובתלמוד ע״ז התבאר שאם בא לשאול דבר שאינו קבוע בתפלה שואלו בשומע תפלה ואם בא לשאול בסוף כל ברכה וברכה מעין הברכה אומר:

לבוש סי' קיב<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>נתיבות שלום, ויצא, עמ' קפג': אברהם אבינו היתה מדתו מידת החסד שהיא מידת אהבה, וכמ"ד אברהם אוהבי (ישעיה מא) ואברהם הוא היסוד לכל רמ"ח מצות עשה של התורה ששורשם מדת אהבה, וכמרומז בגימ' אוהבי (ישעיה מא) ואברהם הוא היסוד לכל רמ"ח מצות עשה של אברה"ם העולה רמ"ח. ויצחק שמדתו מדת הגבורה שהיא מדת היראה, כמ"ד פחד יצחק (בראשית לא) תורתו היא היסוד לכל המצוות לא תעשה שבתורה, ששמירתן תלויה בעיקר במדת היראה לידע דאית דין אורתו היא היסוד התורה לעניני רשות וכמ"ד וידו אוחזת בעקב עשו, עק"ב ר"ת ק'דש ע'צמך ואית דיין. ויעקב אבינו הוא יסוד התורה לעניני רשות, וכמרומז במאחז"ל (ברכות כו) יעקב תיקן תפילת ערבית שהיא רשות..

ועפ"ז יש גם לבאר סדרן של ג' ברכות ראשונות של דשמו"ע, דהברכה הראשונה ענינה אהבה שהיא כנגד אברהם, וכמ"ש גומל חסדים טובים וכו' למען שמו באהבה, וכן מסימים מגן אברהם, וברכת הגבורות

The first blessing was introduced when Avraham Avinu killed the kings to save Lot in the war of the four kings against the five kings, he was worried lest the miracles which this required would lower his Zechuyos. G-d told him not to fear - אל for G-d will protect him. The Daas Zekeinim¹ explains that this is the source of our saying מגן אברהם.

The source of the second blessing, מחייה המתים, is from the Akeidah, when Yitzchak's Neshama flew out of him and went to the heavens, after which it returned to his body and brought him life anew. When he went up he saw the Shechinah, but since one cannot see the Shechinah and live (לא יראני האדם וחיי), it was as if Yitzchak lost his life but was brought back to life again. Hence, Yitzchak's blessing includes a reference to תחיית המתים. (There was also a permanent legacy to this, with Yitzchak losing his sight – a blind man having lost some of his life.)<sup>2</sup>

#### אבות

בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹנָה אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ. אֱלֹהֵי אַבְרָהָם. אֱלֹהֵי יִצְחָק. וֵאלֹהֵי יַעֲקֹב. הָאֵל הַגְּדוֹל הַגְּבּוֹר וְהַנּוֹרָא מֶלֶךְ עוֹזֵר וּמוֹשִׁיעַ וּמָגַן: בּרוּך אתה יהוֹה. מגן אברהם:

These words are an introduction to the whole Shemoneh Esreh, as reflected in the fact that all of the other Brochos are a ברכה הסמוכה to the first Brocha. This is clear as far as the first 3 brochos are concerned, אלוקי יצחק – הקל הגבור referring to the second Brocha, אלוקי יעקוב – הקל ... והנורא referring to the second brocha, אלוקי יעקוב – הקל ... והנורא referring to the third. However, the connection to the rest of the Shmoneh Esreh is not obviously clear.

If we look closer, however, we see that right at the outset of the שמונה עשרה we plunge right into the deepest of issues and relationships. G-d, who is approached from so many different starting points (אלוקי אברהם) etc.), is both immanent (i.e. close to us and involved with us) in His chesed (גומל חסדים טובים) and transcendent in His essence (וקונה הכל). In relationship terms, it means that G-d is both close to us and yet simultaneously unreachable<sup>3</sup>.

# <u>אלוקינו ואלוקי אבותינו:</u>

דעת זקנים מבעלי התוספות על בראשית פרק טו פסוק א $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ונמצא במדרש כשפרחה נשמתו של יצחק עלתה למרום נסתכלה בזיו שכינה דכתיב לא יראני האדם וחי ולכך ותכהן עיניו מראות ובשעה שראה יעקב המלאכים עולין ויורדין ומלווין לו בכל רגע היו מודין ומקלסין להקב״ה ולכך התקין האל הקדוש:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Rav Schwab

The Sages declared that every blessing must include mention of G-d's Name (מלכות) as well as mention that He is King of the Universe (מלכות). The Yerushalmi tells us that this is hinted at in the words אברכה שמד בו ואברכה שמד בארוממך אלקי המלד ואברכה שמד באווי ווער המלד ואברכה שמד בו אלוקי אברהם לו i.e, after saying ברוך אתה די it jumps right into שם ומלכות instead of אלוקי אברהם the Meiri and Daas Zekenim both explain that at the time that Avraham Avinu recognized G-d, no one else did, and therefore G-d was אלוקי אברהם

However, we still fulfill the decree of the Sages by saying מלך עוזר at the end of the blessing<sup>4</sup>. Alternatively, the Meiri says, it is only necessary to say Malchus for Birkas HaMitzvah or for Birkas HaNehenin, showing that G-d decrees and does according to His Will. The Shmoneh Esreh, however, comprises Birkas HaShevach<sup>5</sup>.

# אלוקי אברהם, אלוקי יצחק ואלוקי יעקוב:

If all these words were trying to communicate is that each one of these 3 generations of Avos faithfully served G-d, then it would have been enough to write:

# אלוקי אברהם, יצחק ויעקוב

However, the words אלוקי יצחק ואלוקי יצחק אלוקי אברהם, אלוקי אלוק

Each one of the three Avos perfected a Midah: Avraham perfected Chesed, while Yitzchak perfected Gevurah, the opposite of Chesed. Yaakov synthesized and perfected these two with the Midah of Emes.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת ברכות דף מ עמ' ב: גופא אמר רב כל ברכה שאין בה הזכרת השם אינה ברכה ורבי יוחנן אמר כל ברכה שאין בה מלכות אינה ברכה אמר אביי כוותיה דרב מסתברא דתניא לא עברתי ממצותיך ולא שכחתי לא עברתי מלברכך ולא שכחתי מלהזכיר שמך עליו ואילו מלכות לא קתני ורבי יוחנן תני ולא שכחתי מלהזכיר שמך ומלכותך עליו:

המאירי על מסכת ברכות דף מ $\,$  עמ $\,$ ב: כל ברכה שאין בה הזכרת השם ומלכות אינה ברכה ורמז לדבר אמרו בתלמוד המערב ממה שכתוב ארוממך אלקי המלך ואברכה שמך

בראשית כד ז: ד' אלוקי השמים אשר לקחני מבית אבי ומארץ מולדתי ... דעת זקנים מבעלי התוספות: אלוקי השמים וגגו' ולא אלוקי הארץ כי באותה שעה לא נודע אלקותו לבריות. ומטעם זה ליכא מלכות בברכה הראשונה של שמונה עשרה דלא שייך לומר אלוקי אברהם כי בפרק שהתחיל להיות אלוקי אברהם עדיין לא היה על כל העולם.

⁴המאירי על מסכת ברכות דף מ' עמ' ב: ושמא תאמר ברכה ראשונה של שמנה עשרה היאך אין בה מלכות פרשו חכמי הראשונים הטעם הואיל ולזכירת אבות הותקנה וקודם זמנם לא היתה מלכותו מפורסמת בפי הבריות לא הזכירו בה מלכות ומ"מ השלימוהו בסוף הברכה כאמרו מלך עוזר וכו'

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>המאירי שם: ולי נראה טעם הדבר שלא נאמרה הזכרת מלכות אלא בברכה הנעשית על בריאת העולם או על המצות כלומר שהוא גוזר ועושה כרצונו וזהו כעין מלכות הא כל שהוא תפלה ובקשת רחמים אין צריך חלרות:  $\alpha$ 

Each one, in turn, merited to have a special act of Hashgacha above the normal laws of nature over, reflecting their particular qualities. Each one therefore did, in fact, experience a unique element of G-d's Hashgacha<sup>1</sup>.

Rashi tells us that the source of this blessing is G-d's words to Avraham Avinu, ואעשך לגוי גדול. The fact that G-d personally attaches His promise to Avraham Avinu's future progeny makes Him the G-d of Avraham, אלוקי אברהם G-d then says, the source of our saying אלוקי יצחק , and then אלוקי יעקוב, the source of our saying ואגדלה שמך, the source of our saying all three of the Names. The verse, however, says והיה ברכה, that the blessing should end with Avraham only $^5$ . (עיין שפתי חכמים שם)

# אלקי אברהם וגוי:

The מעשה brings a מדרש that compares the mentioning of the אבות at the beginning of a שמונה נסוק in פסוק:

וָיָתֵד תִּהְיֶה לְדָ עַל אֲזָנֶדָ וִהָיָה בְּשִּבְתִּדָ חוּץ וְחָפַרְתָּה בָה וְשַׁבְתָּ וְכִסִיתָ אֶת צאתך

G-d tells the Jewish nation: mention the אבות at the beginning of תפלה, as there is nothing more dependable to hang on to than the ויתד תהייה לך), especially in our אפלות which are our weapons in time of need (ויתד המיה (אזניך – כלי זיין) which are our weapons in time of need בשבטך חוץ – we can trust in it, in the merit of the אבות, and וכסית את צאתך – through their merit we will cover over our סיר סיר מור אבות.

# הגדול, הגבור והנורא:

<sup>1</sup>העמק דברים ג ו: ויאמר אנכי אלהי אביך אלהי אברהם וגו'. כבר נתבאר בס' בראשית כ"פ. ש<u>הקב"ה התנהג</u> <u>עם האבות למעלה מן הטבע בפרט אחד</u>. היינו עם אברהם אבינו במלחמה ומגן לפני כל קמיו וזה הי בזכות התורה שלמד א"א בכח למעלה מהטבע. באשר לא היה לו רב והוא שם לילות כימים נבעו כליותיו חכמת התורה. ועם יצחק בפרנסה ובזכות עבודה שהיה עולה תמימה וגם עסק בתפלה כל ימיו. ועם יעקב במדת השלום למעלה מה"ט ושמירת מדת השלום בהפלגה. ע"כ היה ההשגחה עליו בזה בהפלגה וזה משמעות אלהי אברהם אלהי יצחק אלהי יעקב. לכל אחד הנהגה בפ"ע. אמנם כן היה ההשגחה על כל אחד בשלשה פרטים הללו. דגם אברהם היה מושגח בפרנסה ובשלום. וכן יצחק אמנם כן היה ההשגחה על כל אחד בשלשה פרטים הללו. דגם אברהם היה מושגח בפרנסה ובשלום. וכן יצחק וכן יעקב בשני דבירם האחרים. רק שזה היה בדרך הטבע בהשגחה פרטית. שהרי אברהם אבנינו נתברך בפרנסה אבל לא בדרך נס. כי בשעה שהלך למצרים ונתעשר היה בדרך המצאה והשגחה פרטית. וכן יעקב אבינו מבואר בסה"י מלחמותיו הגדולים עם אנשי כנען והוא יצל ולא נתפרש בתורה. היינו משום שלא היה בדרך נס נגלה אלא בנסתר בהשגחה בפרית וזהו הכנוי להלן אלהי אבותיכם. היינו הנהגה פרטית ככלל עם כדרך נס נגלה אלהי אברהם ביחוד במלחמה ואלהי יצחק בפרנסה ואלהי יעקב בשלום. לפי מדת כל אחד כולם. לבד שהוא אלהי אברהם ביחוד במלחמה ואלהי יצחק בפרנסה ואלהי יעקב בשלום. לפי מדת כל אחד ואחד שהוא התנהג למעלה מטבע האדם. אם בתבודה אם בגמ"ח ואחד שהוא התנהג למעלה מטבע האדם. אם בתורה אם בעבודה אם בגמ"ח ואהבת השלום.

\_

<sup>.</sup> הברהם אלוקי אברהם שאומרים לגוי גדול אברהם. ב - לך לך): ואעשך לגוי גדול אוו שאומרים אלוקי אברהם.

<sup>.</sup> אברכך והו שאומרים אלוקי יצחק $^3$ 

<sup>.</sup> ואגדלה שמך זהו שאומרים אלוקי יעקוב $^4$ 

<sup>.</sup> בהם ברלן חותמים ברלן ת"ל והיה ברכה בר חותמין ולא בהם $^{5}$ 

ענף יוסף, סדור אוצר התפלות עמוד שא $^6$ 

Yaaros Devash says that we begin the first Brocha with a lesson of joy: when a person says the words האל הגבור וכוי, one should think that this great, mighty and awesome G-d chose us to serve and be in awe of Him. Even if we were a worm this would be a source of great joy; certainly for us as humans<sup>1</sup>.

A man was once praying in the presence of Rebbe Chanina. He said, O God, the great, mighty, terrible, majestic, powerful, awful, strong, fearless, sure and honoured. Rebbe Chanina waited until he had finished and then said to him, "Have you concluded all the praises of your Master? Even with these three that we do say (הגדול, הגבור והנורא), we only say them because Moshe Rabbeinu mentioned them in the Torah and the Men of the Great Assembly came and inserted them in the Tefillah. Your long list of praises to G-d is like an earthly king who had a million denarii of gold, and someone praised him as possessing silver ones. Would it not be an insult to him"?<sup>2</sup>

This is what we mean when we say נורא תהלות - i.e. even the prayers we do say we are fearful of mentioning $^3$ .

The Rishonim agree with Rav Hai Gaon, however, that this limitation on singing G-d's praises applies only to prayer, when it looks like we are trying to bring an exhaustive list, more than the Anshei Kneses HaGedolah saw fit to institute. However, the more one talks of G-d's wonders and miracles and mighty acts, the more praiseworthy it is<sup>4</sup>. (Rashbah, Rosh, Shitah Mekubetzes, Meiri) Do we not find Dovid HaMelech saying המדולה והגבורה והתפארת והנצח והחוד and Moshe Rabbeinu saying the 13 Attributes<sup>5</sup>? The difference, says the Pnei Yehoshua, is that during dovening one is actually addressing G-d whereas at other times one is talking about Him<sup>6</sup>. Hence we also praise G-d extensively during the Psukei De'Zimrah.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>יערות דבש – ח״א דרוש א: ויאמר בברוך וכו׳ **האל הגדול הגבור** וכו׳, וכאשר ישים ללבו גדולת הקדוש ברוך הוא וגבורותיו ונוראותיו, והוא אשר בחר בנו לעבודתו וליראתו ותורתו, והוא הינו בריה שפלה ונבזה תולעת ולא איש, איך לא ישמח ויגיל מאוד, וזהו השמחה אשר יש בהתחלת התפלה:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מסכת ברכות דף לג ע"ב: ההוא דנחית קמיה דרבי חנינא אמר האל הגדול הגבור והנורא והאדיר והעוזז והיראוי החזק והאמיץ והודאי והנכבד המתין לו עד דסיים כי סיים אמר ליה סיימתינהו לכולהו שבחי דמרך למה לי כולי האי אנן הני תלת דאמרינן אי לאו דאמרינהו משה רבינו באורייתא ואתו אנשי כנסת הגדולה ותקנינהו בתפלה לא הוינן יכולין למימר להו ואת אמרת כולי האי ואזלת משל למלך בשר ודם שהיו לו אלף אלפים דינרי זהב והיו מקלסין אותו בשל כסף והלא גנאי הוא לו

המאירי על מסכת ברכות דף לג עמ' ב: וזהו אצלי מה שאמרו נורא תהלות כלומר שאף להללו אנו יראים  $^3$ 

<sup>^</sup>חדושי הרשב"א על מסכת ברכות דף לג עמ' ב: כתב רב האי גאון ז"ל דה"מ בתפלה שאין מקלסים בתפלה יותר מדאי, אבל בחוץ מן התפלה כל זמן שאינו טועה יקלס: (וכן הביאו רוב הראשונים) שיטה מקובצת מסכת ברכות דף לג עמ' ב:והני מילי לאדכורי מעין שבחיה הילכך שתיקותא עדיפא לן אבל לספר נפלאותיו ונסיו וגבורותיו כל המוסיף הרי זה משובח וזהו כל ספר תהלים ותשבחות הצדיקים:

 $<sup>^{5}</sup>$ פני יהושע על ברכות - דף לג ע"ב: דהא מצינו בכמה דוכתי בנביאים ובכתובים שמדברים בשבחים ותוארים אחרים כנגד המקום כגון דוד שאמר לך ה' הגדולה והגבורה והתפארת והנצח וההוד ואפילו בתורה נמי אשכחן שהרי משה הזכיר י"ג מדות רחום וחנון ארך אפים ורב חסד וכן במיכה ובכל הנביאים

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>פני יהושע על ברכות - דף לג ע"ב: אלא דיש לדקדק מה טעם יש בזה לחלק בכה"ג דהא למאי דמסיק רבי חנינא טעמא דמלתא משל למלך בשר ודם כו' דגנאי הוא לו א"כ שייך האי טעמא אפילו שלא בתפלת י"ח. ולכאורה היה נראה דדוקא בתפלת י"ח צריך שיהא דומה בעיניו כאילו שכינה שרויה כנגדו מש"ה שייך האי משל למלך שמקלסין אותו בפניו וכל מה שמרבה לספר בשבחו גנאי הוא לו משא"כ שלא בשעת תפלת י"ח לא שייך האי טעמא, אלא דלכאורה איפכא מסתברא דהא במלך בשר ודם אדרבא בפניו ליכא קפידא כולי האי אם אינו אומר כל שבחו דהא קיי"ל אין אומרים בפניו אלא מקצת שבחו ושלא בפניו כל שבחו, וכל שכן לגבי הקב"ה דמלא כל הארץ כבודו ולא שייך לחלק כלל.

# גומל חסדים טובים:

A person should imitate just a fraction of the enormous, overflowing chesed of the Almighty, following Avraham Avinu's example, who, through his Chesed, communicated G-d's Chesed and Oneness in the world and mekareved people to Him. How could a person have the arrogance to say the words מגן אברהם if he has no intention of following in Avraham's footsteps<sup>2</sup>?

The first three books of the Torah, בראשית, שמות, ויקרא, parallel the words of the first blessing. בראשית is the book of creation showing G-d's greatness, i.e. הקל shows His awesome power in destroying His enemies the Egyptians (הגבור) and redeeming the Jewish people. This leads to the purpose for all this – i.e. that His awesome presence should dwell on us – הנורא.

# ומביא גואל ... למען שמו באהבה:

The Ramban<sup>5</sup> says that in Galus, we, the Jewish People, will use up Zechus Avos and we will have no Zechuyos of our own sufficient to merit our redemption. G-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>פני יהושע על ברכות - דף לג ע"ב: ומש"ה יש לו להזכיר השבחים ותארים השייכים לאותן המדות ואח"כ יתפלל והיינו טעמא דמשה שבאותו שעה למדו הקב״ה לומר סדר הי״ג מדות ובמרגלים לא הזכיר משה אלא מקצתן והיינו נמי מהאי טעמא דלא היה צריך לעורר באותו שעה אלא לאותן מדות בלבד וכה"ג בדוד ומיכה ובנביאים שאמרו שבחים ותוארים לעתות ידועים לפי הצורך לעורר אותן שהיו צריכין להם, וכה"ג אשכחן נמי במלך בשר ודם כשאדם מבקש מאתו חסד ורחמים מסדר לפניו שבחו שמלך רחמים הוא וחפץ בחסד ומי שמבקש מאתו דין על חבירו מזכיר לפניו שהוא תקיף ובעל יכולת מלך במשפט יעמיד ארץ וכה"ג הכל לפי הצורך ואין בזה גנאי למלך במה שאומר מקצת שבחו שהרי אינו מזכיר אלא מה שצורך לו באותו שעה ותו לא דמי למשל הקילוס בדינרי כסף לגבי זהב, משא"כ בתפלת י"ח שהן תפלות קבועות לעולם בענין אחד וכן השאלות צרכים ג״כ בענין אחד בכל תפלותיו וכיון שאנשי כנסת הגדולה לא תקנו אלא לומר האל הגדול הגבור והנורא שבאלו השבחים יש די והותר לעורר המדות השייכים לי״ח ברכות ואם כן אין להוסיף יותר על אלו דבכה"ג דומה ממש למלך בשר ודם שמקלסין אותו בשבחים אחרים שאינן לצורך מי שמבקש ממנו אלא דרך חנופה מרבה לספר בשבחו דודאי בכה"ג גנאי הוא לו כיון שאי אפשר להזכיר כל שבחו וכל שכן במלך מלכי המלכים הקב״ה שכל המרבה יותר מתקנת אנשי כנסת הגדולה יש גנאי ואיסור בדבר, כן נראה לי והרבה יש לדקדק בזה בענין הפיוטים ושבחים ותוארים דשיר היחוד וכיוצא בהם שכבר נחלקו בהם גדולים הקדמונים והאחרונים זה אומר בכה וזה אומר בכה ולפי האי טעמא דפרישית אפשר לחלק בכמה גווני אבל מה נעשה הנח להם לישראל נהרי נהרי ופשטי וכמו שאבאר בקונטרס אחרון:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>יערות דבש – ח״א דרוש א: ובאמרו **גומל חסדים טובים** וזוכר חסדי אבות וכו׳, יש ליתן אל לבו כמה ראוי לבן אדם להיות חונן במעשיו וחסיד בדרכיו, להדמות לקצת דקצת למדות הבורא ית׳ שמו, ... וראוי לתפוס מדתו של אברהם אבינו, שהטיב לכל, ופרסם מדתו של הקב״ה וטובתו בעולם, והכריז יחודו של מקום, וקבע דת אמת בפי כל הבריות, וכן ראוי לכל אדם.

ואיך יעיז איש לומר מגן אברהם, והוא אינו שם על לב ללכת בעקבותיו

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ספר הראשון (בראשית) <u>כנגד הקל הגדול שהוא יתברך ברא הכל ו</u>זה נזכר בספר בראשית גדולתו של הקדוש ברוך הוא איך ברא הוא יתברך העולם, וכן בו בריאת האבות שמהם הושתת העולם וכן תמיד היה העולם יוצא לפועל להיות נבראים האומות כמו אדום שנזכר בפ' וישלח שהם האומה האחרונה שיצאת לעולם ועדיין לא היו ישראל בעולם עד שפרו ורבו במצרים ואז נשלם העולם שכל האומות נחשבים בריאה ואחר ישראל לא נבראת שום אומה כלל ולפיכך עד סוף פרשת ויחי מדבר מן בריאת עולם.

*<sup>∱</sup>הספר השלישי* <u>נגד והנורא</u> שהוא יתברך אחד בעולמו לכך ממנו היראה כי הוא אחד ... ולפיכך מקריבין אליו הסררווח

דברים לב כו (פרשת האזינו) ד"ה אשביתה מאנוש זכרם $^{5}$ 

d will then redeem us Lemaan Shemo, because of Kiddush HaSh-m. We are His only means of communicating the G-d-idea and the fact that the world has a purpose to the nations of the world. Without us, the purpose of the world would be forgotten. This is enough to cause our redemption.

ומביא גואל refers to our faith in the coming of the Moshiach. Later, in the blessing מלך אוהב צדקה (we express our faith in reward and punishment  $^1$ .

## מלך עוזר:

He is a helper, but we must initiate.<sup>2</sup>

## וזוכר חסדי אבות:

G-d remembers the Chesed which our Avos did, and this stands as a merit for us – i.e. Zechus Avos. The trouble with this is that, on the surface, Shmuel in the Gemorrah in Shabbos says that Zechus Avos no longer helps us in this way (אבות ). However, Tosofos say that Shmuel's limitation applies only to evil people - they can no longer draw on Zechus Avos to protect them. However, other people can. (In addition, Rabbeinu Tam says that the covenant of the Avos, הברית אבות, is still with us.) Therefore, we invoke G-d's memory of the Chesed of the Avos in our merit<sup>3</sup>. This is partly in order that G-d's investment in the Avos does not go to waste, so to speak; their descendents inherit the Brocha earned by their spiritual investment<sup>4</sup>.

Meshech Chochma has a different approach to this issue. According to him, when we invoke the Chesed of the Avos it is to remind ourselves, not as an appeal to G-d, that it is this power of spiritual Chesed which was what made the Avos into what they became to begin with. We draw on this Zechus whenever we express our passion for Torah and Mitzvos or succeed in transmitting a love of Torah and Mitzvos to the next generation. But Zechus Avos is no longer so powerful that it can act as our guarantor for ourselves and our children. Whenever we see a weakening we should understand that Zechus Avos is no longer working for us and it is now up to us to become Avos anew, i.e. to imitate what the Avos did by becoming spiritual and material givers ourselves. This will reactivate the Zechus of Chesed which the

<sup>1</sup>אוצר התפילות הקדמה (דף 9): האמרו ומביא גואל יורה באמונה בביאת המשיח. בברכת מלך אוהב צדקה ומשפט, יורה האמונה בשכר ועונש.

#### <sup>2</sup>Rav Yechezkiel Levenshtein

<sup>3</sup>תוספות שבת דף נה ע"א: ושמואל אמר תמה זכות אבות ורבי יוחנן אמר תחון זכות אבות - אומר רבינו תם דזכות אבות תמה אבל ברית אבות לא תמה דהא כתיב (ויקרא כו) וזכרתי את בריתי יעקוב אף לאחר גלות ואנן אין אנו מזכירין זכות אבות אלא הברית ומפרש דשמואל דאמר מימי חזאל דייק מדכתיב למען בריתו ולא למען זכותו ואומר ר"י דבויקרא רבה (פ' לו) דייק מעד עתה כדפי' בקונטרס ולר"י נראה דלא פליגי שמואל למען זכותו ואומר ר"י דבויקרא רבה (פ' לו) דייק מעד עתה ובצדיקים איירי ר"י תדע דהא ר"י אמר בסמוך ור"י אלא שמואל קאמר דלרשעים תמה אבל לצדיקים לא תמה ובצדיקים איירי ר"י תדע דהא ר"י אמר בסמוך דמימי חזקי' תמה זכות אבות והכא קאמר דאף בשעת חורבן דבתר הכי תחון זכות אבות ועל זה אנו סומכין להזכיר זכות אבות ובשלהי ויקרא רבה רבי אחא אומר לעולם זכות אבות קיימת ולעולם אנו מזכירים אותם וכן הוא אומר כי אל רחום וגו' ולא ישכח את ברית אבותיך וגו':

^משך חכמה ויקרא כו מב: וזכרתי את בריתי וכו' - מה שאנו אומ' בתפלה וזוכר חסדי אבות, עיין תוספות שבת (נה ד"ה ושמואל). ויתכן, כי דרך המטיב את מי, שמטיב לו לבלי לעזוב אותו, שלא יהיו הטובות אבודים, וכן מי שהטיב את האבות הוא יטיב ויגונן את הבנים, כדי שיראה פרי טובותיו על מי חלו, וזה שאמר, שהקב"ה יזכור החסדים והטובות שעשה לאבותינו, וא"כ בשביל זה, שלא יהיה לריק, לא תופר חסדו גם אתנו. ודו"ק.

Page 124 of 178

forefathers initiated. Now if the Mekatreg will want to claim that we are merely drawing on our natural genetic endowment of Chesed from the Avos and deserve no reward for this, G-d will respond by remembering the original Chesed of the Avos - מונכר חסדי אבות ומביא לבני בניהם.

#### מגן אברהם:

When G-d said to Avraham ברכה, Chazal understood that this meant that the end of the first blessing should end only with his name and not those of Yitzchak and Yaakov as well<sup>2</sup>. Chazal understood that Avraham Avinu's spirituality was so encompassing that it reflected the spiritual reality of the whole nation, as it says אלוקי we therefore mean the whole Jewish nation. Because Avraham had such a big Neshama, he was no longer subject to the laws of Mazel that apply only to the individual. The Jewish nation is now beyond the laws of Mazel<sup>4</sup>.

The Midah of Avraham Avinu was giving. The giver, and in particular the spiritual giver, always faces a danger that he will be influenced by those to whom he is giving, and he may, in the worst case scenario, descend to his level. Because this was the quintessential Midah of Avraham, he was the only one of the Avos to be given a special protective blessing: מגן אברחם.

The Abrahamitic protection which always shields every Jew is the core of each Jewish Neshama which cannot be touched by outside forces. It is the jar of oil

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>משך חכמה ויקרא כו מב: ובאופן אחר י"ל וזוכר חסדי אבות, כי הענין, דבירושלמי דפרק חלק (ה"א נ) אמרו אם ראית זכות אבות שמטה וזכות אמהות שמטה לכו והדבקו בחסד, פירוש דהמורה (ח"ג פ' נא) כתב דהאבות והאמהות היו כל פעולתם בגשמיות, להעמיד אומה שלמה דבוקה בה' ובידיעתו, יעו"ש, לכן כל הזוכה להחזיק תורה או להדריך בניו לת"ת יש לו זכות אבות, שעושה מה שכונו האבות, ולזה כונו תוס' בשבת נ"ה לד"ה ושמואל), דלצדיקים (ר"ל בד"ז שעסקו האבות) לא תמה זכות אבות, אבל אם רואה אדם שלא החזיק תורה וגם בניו רחוקים מה' ותורתו וזכות אבות מטה, ילך ויתדבק בחסד וחסדי מאתך לא ימוש כו'. ואם יבוא המקטרג לאמור הלא מדת (חסד) היא טבעית אצלן, שהן בני אברהם יצחק ויעקב, שעשו רב חסד, כיון שזוכר המקטרג זה, אז יאמר השם יתברך אם כן שפעלו אצלם החסד מאבותם, שוב יש להם זכות אבות, מה שהאבות עשו חסד מעצמם, ולזה הוא זוכר חסדי אבות ודו"ק היטב.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מסכת פסחים דף קיז ע"ב: אמר רבי שמעון בן לקיש ואעשך לגוי גדול זהו שאומרים אלהי אברהם ואברכך זהו שאומרים אלהי יצחק ואגדלה שמך זהו שאומרים אלהי יעקב יכול יהו חותמין בכולן תלמוד לומר והיה ברכה בך חותמין ואין חותמין בכולן

<sup>3</sup> עלי שור ח"א השגחה וגולה דף שז אות ד: אברהם אבינו יסד את עם ישראל – לא רק בזה שהוא אביו הראשון: הוא בעצמו היווה כל כאומה שלמה, <u>בזה שהקב"ה ייחד שמו עליו, ואין הקב"ה מייחד את שמו על</u> אדם פרטי. "ואעש ך לגוי גדול" אותך עצמך - "זה שאומרים אלוקי אברהם" (ריש לך לך וברש"י בשם חז"ל

⁴משך חכמה טו ה: ויוצא אותו החוצה - הוציאו חוץ ממזל שלו אברם אינו מוליד אברהם מוליד אין מזל לישראל (נדרים ל״ב). כי ישראל בכלל אינם תחת המזל אבל בפרט מסובבים במזל. וזה הוא אב המון גוים (לקמן יז, ד) ר״ל ענין כללי וכמאמרם ז״ל בתענית (ט סע״א) שאני משה כיון דרבים צריכים לו כרבים הוא וזה הוא אין מזל לישראל כי ישראל יאמר על הכלל כולו כידוע.

<sup>&</sup>lt;sup>™</sup>שפתי חיים, מועדים ח"ג עמ' רסח: אמנם בעל החסד עם כל טוב חסדו נשקפת לו סכנה גדולה. מו"ר הגרא"א דסלר זצ"ל (ממ"א ח"ב עמ' 33) אמר בשם החתם סופר, שרק אצל אברהם מצינו ברכה מיוחדת "מגן אברהם", ע"ש הפסוק "אנכי מגן לך" (בראשית טו א), כי אברהם היה זקוק לשמירה מיוחדת ממרומים, אלמלא אותה השמירה לא היה יכול לעמוד במידת החסד, כי לפעמים בעל החסד צריך להוריד את דרגתו אל אותם שמתחסד עמהם, נוסף לכך בעל החסד שמהנה אחרים בעניני עוה"ז, צריך זהירות מיוחדת שח"ו לא להיות מושפע מהם, כי מדרך המתחסד להבין את האדם שמתחסד עמו, לרדת לדרגתו ולהכרתו, וע"כ מתוך יר דה זו יש סכנה בדבר שח"ו יהיה מושפע מהם.

with the seal of the Cohen Gadol that could not be touched by the Greeks, for Avraham Avinu was considered the Cohen Gadol.<sup>1</sup>

#### גבורות

אַתָּה גִּבּוֹר לְעוֹלֶם אֲדֹנָי. מְחַיֵּה מֵתִים אַתָּה רָב לְהוֹשִׁיעֵ: בקיץ - מוֹרִיד הַטָּל: בחורף - מַשִּׁיב הָרוּחַ וּמוֹרִיד הַגָּשֶׁם: מְכַלְכֵּל חַיִּים בְּחֶטֶד. מְחַיֶּה מֵתִים בְּרַחֲמִים רַבִּים. סוֹמֵך נוֹפְלִים. וְרוֹפֵא חוֹלִים וּמַתִּיר אֲסוּרִים. וּמְקַיֵּם אֱמוּנָתוֹ בעשי״ת - מִי כָמוֹך אַב הָרַחֲמִים. זוֹכֵר יְצוּרָיו לְחַיִּים בְּרַחֲמִים: וְנֶאֱמָן אַתָּה לְהַחֲיוֹת מֵתִים: בָּרוֹךְ אֵתָּה יְהֹוָה. מְחַיֵּה הַמֵּתִים:

# <u>מחיה מתים אתה רב להושיע:</u>

The second ברכה of שמונה עשרה is the תחיית המתים. It is an opportune time to pray for life both in this world and in the next.

G-d promised that He would bring the dead back to life and the world to its completion, and it is important that we establish a firm belief in תחיית המתים.

G-d originally created Adam to live forever. When Adam sinned, however, death was introduced to the world. At תחיית המתים we will return to the exalted level of אדם הראשון קודם החטא.

The Yaaros Devash mentions numerous times that when ה accepts the repentance of a sinner it falls into the תחיית המתים (since a Rasha, even during his lifetime, is considered dead, and when he repents it is therefore considered as if he were brought back to life).<sup>2</sup>

#### <u>:מוריד הטל</u>

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>אור גדליהו, חנוכה, (מועדים וליקוטים, עמ' 68): ובשפת אמת מביא בשם החידושי הרי"ם (עיין שפ"א לחנוכה תרל"ב ותרל"ג) כי מה שאמרו בגמ' שמצאו פח אחד מונח בחותמו של הכהן גדול, הרמז שלעולם נשאר בנפש ישראל נקודה אחת שלשם אינו מגיע מגע נכרי, שהוא הנקודה שעליה נאמר מגן אברהם, ואברהם אבינו נקרא כהן כדכתיב אתה כהן לעולם, וגם כתיב אצל אברהם אבינו האדם הגדול בענקים, וזה הרמז מונח בחותמו של כהן גדול, שהנקודה הזו שמור בכחו של אברהם אבינו, עכ"ד וגו'

<sup>^</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: ברכה שניה היא ברכת תחיית המתים כבר אמרנו בדרושים הקודמים, שקבלת תשובה מחוטא הוא מגדר תחיית המתים, כי רשע בחייו קרוי מת (ברכות יח ע"ב), וכאשר ישוב הרי זה בכלל מחיה מתים, ולכך יש לו להתפלל שהקב"ה יחייהו ויקבל תפלתו, וכאשר אדם חוטא סר נשמתו, ויתפלל להקב"ה שיחייהו בטל של תחיית המתים, וכאשר אמרנו, כי הטל הקב"ה מוריד בלי התעוררות דלתתא, וכן מזכירים הטל להוריד אלינו ולהחיותינו בשפעת קדשו. ולכך בברכת תחיית המתים תהיה כונתו לחיות בזה העולם ובתחיית המתים, ויתקע אמונת תחיית המתים בלבו באמונה שלמה, כי דבר ה' לא ישוב ריקם, שהבטיח לנו להקיץ מקברינו ושם יהיה עולם התיקון בתכליתו, וע"ז יצפה ויקוה האדם, וזה מעורר להאמין בבריאת יש מאין שהוא מעין תחיית המתים, ומתחלה היה מחשבות ה' לעשות לאדם ראש לכל הברואים, אבל בחטא נאמר מות תמות וירד ממדרגתו, אבל מחשבת ה' לעולם תקום, ולכן בתחיית המתים יחזור האדם למדרגתו, ויהיה ראש לכל מלאכי מעלה, כדכתיב [במדבר כג, כד] כעת יאמר ליעקב ולישראל מה פעל אל, וע"ז יקוה כל איש בתכלית השמחה לשלמות הזה, ויתקן עצמו במה דאפשר כדי שיהיה ראוי לכך:

We pray that  $\pi$  revive us with the dew of תחיית, as we know that G-d brings the dew even without us having to first initiate a relationship with Him.  $^1$ 

The centerpiece of תחיית המתים. At first glance, it seems strange that that which is too abstract for prophets to conceive (as prophets) and is therefore not mentioned in the Torah<sup>2</sup> is now that which we use to praise '7 at the point when we are facing Him in dialogue and looking to have a personal relationship with Him. Perhaps the Sages saw that it would be impossible to really praise Him for rain, for סומך נופלים etc., if we did not really understand that that same השגחה which gives us רמיית המתים also gives us רפואה and redemption to לישני עפר. This would also explain why these acts of Chesed by HaSh-m are described here, in Gevuros, and not in the first Brocha, which is Keneged Chesed, for we are not coming to describe His Chesed so much as His hidden Hashgacha. After all, it was He who put these people into their difficult situation to begin with. So it does not say, 'He rescues he who sleeps in the dust', but rather 'He establishes His faith with him'. It does not say 'He redeems the falling' but rather 'He supports him', since this is his Nisayon. However, G-d's hidden Hashgacha is there in life and in life after life (Mechayeh Meisim). (However, it does say that He heals the sick, not just that he supports the sick. Perhaps this is because healing the sick is like an act of mini-Techiyas HaMeisim, וצייע.)

## <u>משיב הרוח:</u>

Mishnah Taanis: When do we [begin to] make mention of the power of rain? R. Eliezer says: on the first day of the feast. R. Yehoshua says: on the last day of the feast. R. Yehoshua said to him: seeing that rain on the feast is a sign of [G-d's] anger, why make mention of it? Thereupon R. Eliezer said to him: I also did not say to pray but to make mention [in the word] 'he causeth the wind to blow and the rain to fall' in its due season. He [R. Yehoshua] replied to him: if that is so one should at all times make mention of it<sup>3</sup>.

The Sages tell us that rain is as great an act of Hashgacha as revival of the dead, and therefore it is mentioned in this blessing<sup>4</sup>. The Sages call rain גבורות גשמים, so vital is rain to our lives<sup>5</sup>, and its ability to revive seeds and plants that appear all dried out is akin to Techiyas HaMeisim<sup>1</sup>.

<sup>1</sup>שם: ויתפלל להקב״ה שיחייהו בטל של תחיית המתים, וכאשר אמרנו, כי הטל הקב״ה מוריד בלי התעוררות דלתתא, וכן מזכירים הטל להוריד אלינו ולהחיותינו בשפעת קדשו.

# <sup>2</sup>Maharal

<sup>3</sup>מסכת תענית דף ב עמוד א - משנה מאימתי מזכירין גבורות גשמים רבי אליעזר אומר מיום טוב הראשון של חג רבי יהושע אומר מיום טוב האחרון של חג אמר לו רבי יהושע הואיל ואין הגשמים אלא סימן קללה בחג למה הוא מזכיר אמר לו רבי אליעזר אף אני לא אמרתי לשאול אלא להזכיר משיב הרוח ומוריד הגשם בעונתו ... מאי <u>גבורות ג</u>שמים אמר רבי יוחנן מפני שיורדין בגבורה שנאמר עשה גדלות עד אין חקר ונפלאות עד אין מספר

Page 127 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>מסכת ברכות דף לג ע"א: משנה מזכירין גבורות גשמים בתחיית המתים : גמרא מאי טעמא אמר רב יוסף מתוך ששקולה כתחיית המתים לפיכך קבעוה בתחיית המתים

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>המאירי, מסכת ברכות דף לג ע"א: אמר הר"מ פי' תחיית המתים היא אתה גבור וגבורות גשמים היא מוריד הגשם וכנה אותה במלת גבורה לגודל תועלתה ע"כ ובריש תענית מביא הסבר אחר - מאי גבורות גשמים א"ר יוחנן שיורדין בגבורה

### אתה קדוש

אַתָּה קְדוֹשׁ וְשָׁמְּךָ קִדוֹשׁ וּקְדוֹשִׁים בְּכָל יוֹם יְהַלְּלוּךָ סֶּלָה: בָּרוּךָ אַתַּה יִהֹוָה. הָאֶל (בעשי"ת הַמֶּלֵךְ) הַקְּדוֹשׁ:

In the previous blessing we described G-d as the Omnipotent Being involved with all aspects of our lives. It is He who brings rain, provides life, heals the sick, etc. Now, immediately afterwards, we declare that despite this involvement in the world He remains Holy<sup>2</sup>. (Ohr Gedalyahu)

In this blessing, a person should have intention that he is willing to sacrifice his life for the sake of G-d and for the sake of His Torah<sup>3</sup>.

# וקדושים בכל יום יהללוך סלה:

This refers to the souls of those righteous people who died as righteous people and are now called קדושים, guaranteed to praise G-d forever. For, as long as one is alive, one's Yetzer Hora can always seduce even a Tzadik to sin. Hence only after Moshe Rabbeinu dies is he called G-d's servant (וימת שם משה עבד הי) and the Sages say that the righteous are greater in their death than in their lives for only then will they remain righteous forever<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>המאירי שם:הותקנה להזכיר בברכת תחיית המתים ר״ל אתה גבור מפני שהגשמים מחיים את הזרעים ואת הצמחים שכבר מתו ויבשו והיבש נקרא בלשון תלמוד מת

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>אור גדליהו ח"ב עך הפרשיות עמ נו — נז: ובתרגום יונתן (שאנו אומרים בקדושא דסידרא) מבאר את שלוש הקדושות, קדיש בשמי מרומא עילאה, והשני קדיש על ארעא עובד גבורתי שהרב"ה הוא בעל הגבורות כמו שמתפללים בברכת אתה גבור , מוריד הטל או הגשם, מכלכל חיים, רופא חולים עד מחיה המתים, ומ"מ "אתה קדוש".

³יערות דבש – ח״א דרוש א: ובאמרו אתה קדוש, ישים ללבו לקדש שמו הגדול ית׳ ברבים ולמסור נפשו על קדושת שמו וקדושת תורתו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>רבינו בחיי, דברים לד ה: וימת שם משה עבד ה' - לא נקרא עבד עד שמת ... ומפורש אמרו, גדולים צדיקים במיתתן יותר מבחייהם. וכן מצינו שהאדם אינו נקרא קדוש עד שמת, וזהו שכתוב (תהלים טז) לקדושים אשר בארץ המה, ורז״ל דרשוהו על האבות שמתו, שכן אמרו במדרש תהלים אין הקב״ה קורא לצדיקים קדושים עד בארץ המה, ורז״ל דרשוהו על האבות שמתו, שכן אמרו במדרש תהלים אין הקב״ה קורא לצדיקים קדושים עד שינתנו בארץ, לפי שיצר הרע מצר לאדם בעוה״ז ואין הקב״ה מאמין בו עד שמת, ואפילו אבות העולם לא נקראו קדושים עד שניתנו בארץ, עד כאן. ומזה תקנו בתפלה, וקדושים בכל יום יהללוך סלה, ונשמת הצדיקים היא המהללת, כענין (שם קנ) כל הנשמה תהלל יה.

## 3. Kedusha

```
ְנַקְדֵשׁ אֶת שָׁמְּךָ בָּעוֹלֶם. כְּשֵׁם שֶׁמַּקְדִּישִׁים אוֹתוֹ בִּשְׁמֵי מָרוֹם. כַּכָּתוּב עַל יַד וְבִיאֶך:
וְקָרָא זֶה אֶל זֶה וְאָמַר:
קו״ח - קדוש. קדוֹש. קדוֹשׁ יְהֹנָה צְבָאוֹת. מְלֹא כָל הָאָרֶץ כְּבוֹדוּ יֹ:
חזן - לְעַמָּתָם בָּרוּךְ יִאמֵרוּ:
קו״ח - בָּרוּךְ כְּבוֹד יְהֹנָה מְּמְּקוֹמוֹ 2:
חזן - וּבְדִבְיֵי קִדְשָׁךְ כָּתוּב לֵאמֹר:
קו״ח - יִמְלֹךְ יְהֹנָה לְעוֹלָם. אֱלֹהַיִּךְ צִּיּוֹן לְדֹר נָדֹר. הַלְלוּיָה 3:
לחזן - לְדוֹר נָהִיד גָּדְלֶך וּלְנֵצֵח נְצָחִים קְדָשָׁתְך נַקְדִּישׁ. וְשִׁבְחֵך אֱלֹהֵינוּ מִפִּינוּ לֹא יָמוּשׁ לְעוֹלָם וָעֶד. כִּי אֵל
בָּרוּךְ אֵתָּה יְהֹוָה הָאֵל (בעשי״ת הַמֶּלֶךְ) הַקְּדוֹשׁ:
```

# Kedusha Requires a Minyan:

# *Three Kedushas:*

There are 3 Kedushas during the morning dovening. The first is in ברכת יוצר, the first of the ברכת שמע, and is said by the Malachim. The second is the Kedusha of the Shmoneh Esreh, and the third is what is known as Kedusha DeSidra, said in the after the second Shemoneh Esreh. (Maharal counts three but includes the Kedusha of Musaf and excludes Kedusha DeSidra<sup>6</sup>.) On Shabbos and Yom Tov, we add the Kedusha of Mussaf. Each has its own prupose, as we will explain, and therefore the language is different for each. However, there are two lines common to all the Kedushas – ... ברוך כבוד ה' ממקומו had party.

The first Kedusha, in ברכת יוצר אור, relates what the Angels say. This blessing in general is coming to show our recognition of G-d's presence in all parts of the

ישעיה ו':ג'<sup>2</sup> יחזקא-ל ג':י''ב

יי:תהלים קמ׳׳ו:י׳

⁴מסכת ברכות דף כא ע״ב: אמר רב אדא בר אהבה מנין שאין היחיד אומר קדושה שנאמר ונקדשתי בתוך בני ישראל כל דבר שבקדושה לא יהא פחות מעשרה מאי משמע דתני רבנאי אחוה דרבי חייא בר אבא אתיא תוך תוך כתיב הכא ונקדשתי בתוך בני ישראל וכתיב התם הבדלו מתוך העדה הזאת מה להלן עשרה אף כאן עשרה

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>כלי יקר יט ב: דבר אל כל עדת בני ישראל ואמרת אליהם קדושים תהיו. פרט כל עדת כי אין עדה פחות מי׳ ואין דבר שבקדושה פחות מי׳ ע״כ אמר כאן דבר אל כל עדת בני ישראל אל כל עדה ועדה שיהיו קדושים על ידי שהם מותרים לכל דבר שבקדושה אשר בו מקדשים שמו ית׳ ז״ש כי קדוש אני:

מהר"ל, נתיב העבודה –  $e^*$ יא: ולפיכך אין כאן רק  $\iota$ י קדושות שנתקנו ביוצר ובשחרית ובמוסף  $^6$ 

In the second Kedusha, we model the Angels with our own Kedusha. "Israel possesses no Kedusha of her own as distinguished from the קדושה of the Angels." We model our own aspirations of Kedusha on the מלאכים and therefore repeat their Kedusha<sup>2</sup>. Not only in our words, but also in our body movements we try to imitate the Angels. We stand with our feet together, rising on the tips of our feet<sup>3</sup> as though stiving to unite the Lower Host of G-d with the Upper Host, to break the bonds of earthly restraint - like the מלאכים – with winged alacrity. However, since our declaration of Kedusha is freely chosen, it is ultimately higher than that of the Angels and is therefore said at a more holy part of the dovining, in the Shmoneh Esreh.

But then we move on: After facing G-d directly in the Shmoneh Esreh, we must now prepare ourselves to bring all that holiness into the world through the Kedusha DeSidra<sup>6</sup>. In Kedusha DeSidra we refer to the type of holiness which G-d only produces for the sake of the Jewish people. It is the Kedusha which gets brought into the world, man's unique ability to put Kedusha into the material world and elevate it, something the Angels cannot do<sup>7</sup>. We say this Kedusha in Aramaic so that the Angels will not understand and be jealous of us<sup>8</sup>.

The 3 Kedushas reflect the three times the the prophet Yeshayahu said the word קדוש. <sup>9</sup> In the Kedusha DeSidra, Targum Yonasan is brought saying that G-d is 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>R Munk

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>אור החיים יט ב: עוד ירצה קדושים תהיו, כמלאכים הנקראים קדושים, ככתוב (דניאל ח יג) ויאמר אחד קדוש, והוא על דרך אומרו (תהלים פב ו) אני אמרתי אלהים אתם ובני עליון כלכם, ולצד שהקדוש ברוך הוא השרה שכינתו בתוך בני ישראל ועשאם בני פלטין שלו במקום המלאכים,

יחזקאל פ״א ז (בתיאור המלאכים): וְרַגְלֵיהֶם רֶגֵל יְשָׁרָה $^3$ 

שיר השירים רבה ב $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>R Munk

רב שמשוו רפאל הירש, סדור<sup>6</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>אור החיים יט ב: וצא ולמד מה שאמרו בספר הזוהר (ח״ב קמ:) על זמן שהשרה הקב״ה שכינתו בתחתונים כמה היתה הרגשת בני עליון, על שבחר ה׳ באוכלסי ישראל יותר מאוכלסי המלאכים

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>משך חכמה ויקרא יט ב: בקדושה ראשונה אנו מספרים איך הבורא יתברך שלם בעצמותו ומהותו כביכול ומחייב המציאות והכל בכונה עלול מאתו, ומושגח פרטי ורצונו מקיים הכל בלי הפסק, וזהו ממש שמלאכי השרת מקדשין אותו, שג"כ משיגים אותו באמת כפי יכלתם, שהוא בלתי חסר שום שלמות וכו', וזה ונקדש את שמך בעולם כשם שמקדישים אותו בשמי מרום, לא כן בקדושה דסדרא אנו אומרים ואתה קדוש יושב [הענין שממלא בכבודו יתברך כל המציאות כמד"א (ישעיה ס) השמים כסאי וכו') בשביל תהלות ישראל, שאין לנו קרבן ולא מנחה כו', רק התהלות ותפלות, שזהו קדושה הבאה מסבת ישראל מלמטה למעלה לא כהמלאכים. וזהו שאמרו סוטה (דף מט) ועלמא אמאי קאי אקדושא דסדרא, שזה יחס העולם הזה בזמן הזה. ולכן אנו אומרים קדושה זו בלשון תרגום שלא יתקנאו בו המלאכים (ע' תוס' ברכות דף ג ד"ה ועונין) שאין זה ביכלתן.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>מהר"ל, שם: והם כנגד ג' קדושות שאמר הכתוב (ישעי' ו') קדוש קדוש קדוש

# *נקדש:*

Our task in this workd is to sanctify G-d- ויקרא בני ישראל. We say these words after the blessing called תחיית, which deals with תחיית, because we hope to imitate that time when everybody will naturally sanctify G-d and His Name.

# *קדוש, קדוש, קדוש:*

We say this three times to reflect that G-d's holiness is forever.<sup>3</sup>

# יהוַה צבַאות

קַדוש. קַדוש. קַדוש יָהוָה צָבַאוֹת. מָלא כַל הַאַרֵץ כָּבוֹדו

Literally, the G-d of armies. G-d's has many armies – the plants, animals, scientific forces, the Heavens – and these are subdivided and subdvided again. Dovid HaMelech tells us עמנו – (תהלים מו ח) – that all these armies were created to serve us, to help us to serve Him.  $^4$ 

```
מְלֹא כָל הָאָרֶץ כְּבוֹדוּ⁵:
חזן - לְעַמָתָם בָּרוּךְ יֹאמֵרוּ:
קו״ח - בָּרוּךְ כְּבוֹד יְהֹוָה מִמְּקוֹמוֹ°:
```

#### מלא כל הארץ כבודו – ברוך כבוד הי ממקומו:

There is a contradiction here. We say מלא כל הארץ כבודו, implying that His glory is everywere. But then we go onto say ברוך כבוד הי ממקומו – that the Glory of G-d is blessed from His (or its) place, so apparently G-d's glory has a particular place.

The answer to this is as follows:

Our understanding of G-d's relationship to the world is twofold, namely that He is both eminent and transcendental. Thus, He both fulfills and encompasses all

מהר"ל, שם: ולפי תרגום יונתן אלו ג' קדושות כנגד ג' עולמות, האחד עולם הזה התחתון, והשני עולם השמים, והשלישי עולם העליון. ותרגום אונקלוס קדיש בשמי מרומא קדיש לעלם ולעלמי עלמיא וזהו עולם העליון. ומה שתרגם קדיש הראשון בשמי מרומא דבר זה מפני כי יש לתת קדושה הראשונה אל עולם אשר הוא נראה לנו כי השמים נראים לנו, אבל עולם העליון אין נראה לנו.

<sup>.</sup> ותרגם יונתן קדיש בשמי מרומא קדיש על ארעא קדיש לעלם ולעלמי עלמיא.  $^{1}$ 

 $<sup>^2</sup>$ מהר״ל, נתיב העבודה – פ״יא: ומה שנושא אדם עצמו למעלה בשעה שאומרים קדוש קדוש קדוש, דבר זה מפני כי כל קדושה שהוא ית׳ נבדל בקדושתו מן התחתונים ואין לו יתברך חבור וצרוף אליהם, לכן האדם ג״כ כאשר יאמר קדוש קדוש נבדל קצת מן הארץ ומתנשא כלפי מעלה:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Kuzari

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>R' Avigdor Miller

<sup>′</sup>ישעיה ו':ג<sup>5</sup>

יחזקא-ל ג':י"ב<sup>6</sup>

creation. This duality, however, is only due to our imperfect understanding of G-d, since He Himself is the most Absolute Unity.<sup>1</sup>

This twofold concept is expressed in the song of the angels. They sing, "Holy, holy, holy is G-d of Hosts, the whole world is filled with His Glory". This indicates that G-d is eminent, filling all creation. However, they also sing, "Blessed is G-d's Glory from His place". Here they are speaking of G-d in His transcendental sense where even the highest angels cannot comprehend His "Place".

This is also expressed in the Shema, which states, "Hear O Israel, G-d is our Lord, G-d is One<sup>4</sup>. Before declaring that G-d is an unknowable transcendental Unity, we declare that He is "our Lord" – accessible to us at all times. Similarly, in every blessing, before addressing G-d as the transcendental "King of the universe," we also call Him "our Lord." In the prayer "Our Father, our King" (Avinu Malkeinu), we similarly liken G-d to both an eminent Father and a transcendental King.

refers to G-d's חסד through which man declares His glory.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Rav Aryeh Kaplan, Handbook of Jewish Thought (vol 1), 2: 35 – 2: 37

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Isiah 6:3

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Ezekiel 3:12

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Deuteronomy 6:4

# 4. The Middle Brochos

The Sages tell us that the first three blessings of the Shemoneh Esreh are praises to Our Master before asking for our needs in the middle blessings. The last three blessings are like a servant who has received his request and is now taking leave of his master<sup>1</sup>.

When saying each Brocha we should imagine that we really lack that thing and therefore really need it. So, when we say חננו מאתך דעה, בינה etc., we should imagine really lacking דעת and truly needing it $^2$ .

Sefas Emes compares the middle 12 Brochos with the 12 tribes (a 13<sup>th</sup> Brocha was added later). This follows the 3 first Brochos, each of which was formulated according to each one of the Avos. The 12 tribes are the pillars upon which the whole Jewish nation was later built. The Avos are the order of praises of G-d; their whole being radiated the praises of G-d. The tribes teach us the order of requests<sup>3</sup>. For example, Yehuda is the one who gave us שמע קולינו.

Sefas Emes says that, ordinarily, a request would not end in a Brocha. However, the roads and gates of Heaven that facilitate these requests for forgiveness, healing, Teshuva, Parnasa, etc. are opened anew by G-d every day. The Brocha is being made on this fact – Blessed be You, oh G-d, who opens the door every day to Teshuva, etc. Our blessing G-d in this way serves to access these Brochos<sup>5</sup>.

The Gemorrah<sup>6</sup> calls Torah חיי עולם and Tefilah חיי שעה, for all the requests in these middle Brochos are for our needs in this world. Even the more spiritual requests like תשובה are all for the here and now, for this is why we doven 3 times a day<sup>7</sup>. Each Tefilah is unique for our needs are constantly changing and we should

מסכת ברכות דף לד ע"א: לעולם אל ישאל אדם צרכיו לא בשלש ראשונות ולא בשלש אחרונות אלא באמצעיות דאמר רבי חנינא ראשונות דומה לעבד שמסדר שבח לפני רבו אמצעיות דומה לעבד שמבקש פרס מרבו ונפטר והולך לו

רב שמשון פינקוס<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>שפת אמת וישב – [תרמ"ג]: ויש לנו להבין כי השבטים הם עמודי עולם. כמו שיש ג' אבות ובחינותיהם מקיימים העולם. כן בחי' י"ב שבטים. וע"ז נתקן י"ב ברכות אמצעיות בתפלת שמ"ע. האבות הם בחי' סידור שבחו של הקב"ה. והשבטים הבקשות.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>והנה יהודה בחי' שמע קולינו. כמ"ש שמע ה' קול יהודה

<sup>&</sup>lt;sup>™</sup>שפת אמת וישב – [תרמ"ג]: וכל אלה המה דרכים מיוחדים שמתחדשין בכל יום. כי אין הדברים במקרה רק הם עמודים שהכל עומד עליהם. והקב"ה וב"ש פותח בכל יום אלה הדרכים והשערים שער סליחה ורפואה ותשובה ופרנסה כו'. לכן נתקן ברכה בסוף כל בקשה ואם הי' בקשה בלבד מה ענין הברכה רק שיש להאמין כי בכל יום נותן הקב"ה אלה הברכות לעולם רק בכח בנ"י לעורר אלה הדרכים.

מוורח י' נו״ר <sup>6</sup>

רב צדוק הכהן, מחשבות חרוץ טו: אפילו בקשת הדעת ותשובה וכדומה הכל הכוונה לצורך השעה דעל כן מתפללין שלוש פעמים בכל יום מתפללין שלוש פעמים בכל יום  $ag{7}$ 

# אתה חונן

# ָאַתָּה חוֹנֵן לָאָדָם דַּעַת. וּמְלַמֶּד לֵאֵנוֹשׁ בִּינָה: חַנֵּנוּ מֵאָתָך דֵעָה בִּינָה וְהַשְּׁכֵּל בַּרוּךְ אַתַּה יְהֹנָה. חוֹנֵן הַדְּעַת:

Daas is so important that it was fixed as the first of the requests,<sup>4</sup> ahead of good health, wealth or long life. Daas is the main thing which ensures the overall spiritual, emotional and physical health and balance of a person<sup>5</sup>. The verse כי אל puts Daas in between two Names of G-d<sup>6</sup>. The Sages say that it is forbidden to have mercy on someone who does not have Daas<sup>7</sup>.

Shem Mishmuel says that אתם (אתה חונן לאדם דעת) refers to the Jews (קרויים אדם), while אנש refers to all of mankind<sup>8</sup>. While it is only possible to have through keeping the Torah, we doven that all of mankind should merit to have is general wisdom, as it says, *If someone tells you there is wisdom by the nations, believe him, but if he tells you that there is Torah by the nations do not believe him<sup>9</sup>. דעת is the ability to distinguish between purity and impurity, which sometimes differs by only a hairsbreadth<sup>10</sup>.* 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>רב צדוק הכהן, שם: ואיתא בזוהר (תיקוני זוהר תיקון כ״ב, ס״ה ע״ב) לבושין דתקינת בצפרא לא תקינת ברמשא, שאין דומה תפילה לחברתה, והיינו כמו שנתבאר כי כל אחת בקשה כפי השעה, כי עיקר הבקשה והתפילה היא היוצאת מעומקא דליבא, והוא כפי השגת הלב באותה שעה

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>רב צדוק הכהן, שם: ודרך משל בדעת מה שאצל זה נחשב דעת עמוק עד שצריך תפילה מרובה לזכות לו, אצל אחר הוא דבר פשוט בתכלית ואין מבקש על זה רק על דעת העמוק הרבה יותר מה שזה אין משיגו כלל לבקש עליו

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>רב צדוק הכהן, שם: וכך אצל אדם אחד גם כן בחילוף הזמנים כי לא כל העתים שוים, ועל זה נאמר (דברי הימים - א י"ב, ל"ג) יודעי בינה לעתים כי לא כל העתים שוים להבינה שבלב שממנה התפילה שהיא מדריגה אחרונה שבעשר מדריגות ההשתלשלות הנקרא עת. שהיא תחת העת והזמן והוא העת לעשות לה' ובה עת לכל חפץ והעשרים ושמונה עתים כנודע בזוהר (ח"א קצ"ד.) ובתיקוני זוהר (תיקון י"ט, מ'.) בכמה דוכתין <sup>4</sup>מסכת ברכות דף לג ע"א: אמר רב אמי גדולה דעה שנתנה בתחלת ברכה של חול

יערות דבש – ח"א דרוש א:  $\,$ לא שאל אריכות ימים ולא עושר כי אם חכמה, כי באמת זהו עיקר בריאת אדם $^{5}$ 

 $<sup>^{\</sup>prime}$ שם: ואמר רב אמי גדולה דעה שנתנה בין שתי אותיות שנאמר כי אל דעות ה $^{\prime}$ 

שם: וכל מי שאין בו דעה אסור לרחם עליו שנאמר כי לא עם בינות הוא על כן לא ירחמנו עושהו $^7$ 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>שם משמואל פרשת מקץ - שנת תר"פ עמ' קעו-ז: ובזה יש לפרש לשון התפלה אתה חונן לאדם דעת ומלמד לאנוש בינה, עפ"י דברי הש"ס (יבמות ס"א.) אתם קרואין אדם ואין הגויים קרואים אדם, ושם אנוש בודאי כולל כל ענין אנושי, ועוד שהוא הפחות שבשמות

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>(איכה רבה פ״ב) יש חכמה בגויים תאמין שנאמר והאבדתי חכמים מאדום מכלל דאיכא, יש תורה בגויים אל תאמין שנאמר בגויים אין תורה,

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>היינו שענין הבירור אין בהם. .... וזהו אתה חונן לאדם דעת, הכוונה לישראל הקרויין אדם, ובא למעט אוה"ע מדעת ואפילו ע"י חנינה, ולאנוש שהוא כולל כל הענין האנושי ואפי' אוה"ע, בינה, שזה שייך אף באומה"ע כבמדרש הנ"ל שלשה דברים חכמה בינה גבורה:

Every מלדה is neither intrinsically positive nor negative - it is merely a potential<sup>1</sup>. The greater the potential for good, the greater the potential for bad<sup>2</sup>. Chochmah, Binah and Daas are no different. These three, although each separate, build on each other. They represent three levels of wisdom. Chochma represents abstract intellectual understanding<sup>3</sup>. Binah is the emotional integration of the wisdom, where a person feels comfortable with that knowledge, can relate to it personally and therefore also understand where it is and where it is not relevant to his/her life<sup>4</sup>. Daas is the translation of that wisdom into action. It represents a complete unity between the person and the knowledge; a total connecting with that knowledge, and it is no longer just relevant information which one applies. It is now the person - he/she is totally united with that knowledge<sup>5</sup>.

Women, like men, have a potential for חכמה בינה. In women, these three are uniquely expressed as חכמת נשים, בינה יתירה & קל דעת.

#### השיבנו

ָהָשִׁיבֵנוּ אָבִינוּ לְתוֹרָתֶךָ. וְקָרְבֵנוּ מַלְכֵּנוּ לַעֲבוֹדָתֶךָ וְהַחֲזִירֵנוּ בִּתְשׁוּבָה שְׁלֵמָה לְפָנֶיךָ. בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה. הָרוֹצֶה

# Why does it Appear after Daas:

Hashiveinu follows Chonen HaDaas because there is a type of Daas called the Daas of Teshuva<sup>6</sup>.

# *We need G-d's help to do Teshuvah:*

We ask HaSh-m to give us an insight into how to do Teshuvah. If we recognize that we need G-d for the slightest actions at all times, how much more so after we have sinned and shown clearly that on our own we cannot manage and are like prisoners of our own deeds looking to be redeemed<sup>7</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>The possible exception to this is כעם which the Orchos Tzadikim says is always bad.

 $<sup>^{2}</sup>$ כל הגדול מחבירו יצרו גדול ממנו in פשט יצרו יצרו גדול מהר"ל

 $<sup>^{3}</sup>$ רש"י שמות לא: ג - מה שאדם שומע מאחרים ולמד

רש"י (שם): מבין דבר מלבו מתוך דברים שלמד $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>רש"י (שם): רוח הקודש

פחד יצחק יום כפור יט $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>יערות דבש — ח"א דרוש א: וכשאומר ברכת השיבנו וכו׳, יתפלל מאוד שיאיר ה' עיניו בתשובה, כאשר אמרנו, אין בעפר משלו של יצה"ר רק בסיוע הקב"ה, ומכ"ש בעל תשובה שכבר נשתקע ונפל בידו והרי הוא שבוי אצלו והקב"ה פודה שבוים.

#### שלח לנו

סְלַח לָנוּ אָבִינוּ כִּי חָטָאנוּ. מְחַל לָנוּ מַלְכֵּנוּ כִּי פָשָׁעְנוּ. כִּי מוֹחֵל וְסוֹלֵחַ אָתָּה. בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה. חַנוּון הַמַּרְבֶּה

We ask G-d that He should give us both מחילה and מחילה. However, we end the blessing by relating only to His סליחה. This is because מחילה is a higher level than of the diverse, we can be given סליחה may yet require מחילה. Therefore, we can be given ישניחה.

#### ראה נא

ָרָאָה בְעַנְיֵנוּ. וְרִיבָה רִיבֵנוּ. וּגָאָלֶנו<sup>?</sup> מָהֶרָה לְמַעַן שְׁמֵּךָ. כִּי גוֹאֱל חָזַק אָתַּה. בַּרוּךָ אַתַּה יִהֹוָה. גוֹאֵל יִשְׂרָאֵל:

When saying this blessing, a person should really feel the pain of the Jewish people, its constant besiegement by its enemies and its unnatural state in exile<sup>3</sup>. In this blessing we should pray for the redemption of the Jewish nation even if we are not worthy so that G-d's Name is sanctified<sup>4</sup>. We call G-d a "strong" redeemer - כי גואל, referring to the fact that He can just as easily use non-natural means as natural ones to redeem us<sup>5</sup>. The blessing is in the present because G-d redeems us every day from anti-Semites who are constantly seeking our destruction<sup>6</sup>.

#### רפאנו

רְפָאֵנוּ יְהֹוָה וְנֵרָפֵא. הוֹשִׁיעֵנוּ וְנִוָּשֵׁעָה כִּי תְהָלֶתֵנוּ אָתָה $^7$ . וְהַעֲלֵה רְפוּאָה שְׁלֵמָה לְכָל מַכּוֹתֵינוּ. כִּי אֵל מֶלֶךְ רוֹפֵא

# *Include your sick together with the whole nation:*

יערות דבש – ח"א דרוש א: ויש הפרש בין סליחה למחילה, כי סליחה לגמרי אבל מחילה עדיין צריך יסורים $^{1}$ 

<sup>2&</sup>quot;ני"פ תהלים קי"ט: קני"ג – קני"ד

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: יש לאדם לשים על לב בעמדו לתפלה, כי הוא עת צרה ליעקב ורבים לוחמים לנו מרום לכלות ולאבד שארית יעקב ח"ו, ואם הוא עת צרה גדולה כזו, איך לא יתפלל על הפדות והגאולה בתום לבב ובדמעות שליש

<sup>4</sup>יערות דבש שם: יתפלל על גאולת ישראל .... אבל העיקר בשביל קדושת שמו הגדול הנקרא עלינו לבל יתחלל בגוים, ... אף שאין אנו כדאים לגאולה

לטבע חוץ לעשות חוץ לדרך הטבע  $\dots$  כי גואל חזק אתה, היינו חזק לעשות חוץ לטבע  $^5$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>יערות דבש שם: ויתן אדם ללבו, כי בכל יום נעשית גאולה, וקב״ה שומע תפלות ישראל ובפרט תפלת רבים דאינה נמאסת, רק בכל יום עומדים עלינו לכלותינו והקב״ה מצילנו מידם, והיא הגאולה הנעשית בכל יום דאינה נמאסת, רק בכל יום עומדים עלינו לכלותינו והקב״ה לשון עתיד, ולא גאל לשון עבר, רק גואל לשון הוה, ולא יגאל לשון עתיד, ולא גאל לשון עבר, רק גואל לשון הוה, שבכל יום גואל פודה ומציל:

<sup>7</sup>ירמיהו יז:יד

The Gemorrah relates that when one dovens for another Jew's well-being he should include them amongst the other ill people in the Jewish nation<sup>1</sup>, for, as a result, this person will be included in the merits of the broader nation. This will increase his friend's chance of receiving a Refuah<sup>2</sup>. In addition, the Jewish people is all one body, and therefore, if anyone is sick (even someone who is a stranger to us), we should all feel a certain lack of wholeness<sup>3</sup>.

# Dovening for the well-being of a Rosha:

The Yaaros Devash says that we should doven even for the well-being of the Rasha, lest he dies Chayav without having done Teshuvah. For, since all Jews are one body, if one Jew is ill, even a Rasha, it is as if one of our own limbs is ill. Perhaps he will fix what he had corrupted when he will return to his good health, and one should wait for him to do Teshuvah until the day of his death<sup>4</sup>. Should he Chas VeShalom die without correcting his sin, the body of the Jewish people will lack one limb, and the Shechina does not rest on a body that is Pagum<sup>5</sup>.

In addition, when someone dies without doing Teshuvah it causes Divine "anger," for whenever the Almighty passes judgment on any of the Jewish nation, even a Rasha, such "anger" is aroused<sup>6</sup>, and we are then all susceptible to a stricter judgement.

Did we not see Yirmiyahu dovening for the well-being of those complete and utter Reshaim who hated him and denied his prophecy<sup>7</sup>?

(A woman who had tried to cause harm to R Avrohom son of R Sholom Shachna,) took ill, and her relatives came to R Avorohom, requesting that he pray for her recovery. R Avrohom then said to Hashem, "This woman tried to cause me harm, so I am unable to petition for her

Page 137 of 178

מסכת שבת דף יב ע"ב: רבי יוסי אומר המקום ירחם עליך בתוך חולי ישראל <sup>1</sup>

<sup>2-</sup>רש"י שם: שמתוך שכוללן עם האחרים תפלתו נשמעת בזכותן של רבים:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת רפאנו וכו', יתפלל בעד כל חולים שהם בתוך העיר, ויכלול כל חולי ישראל, וישתתף עמם בצערם, כי הלא הכל נפש א' וגוף א', ואם חלה א' מישראל הרי קצת מאיבריו חולים, ולא יאמר מה איכפת לי אינו קרובי וגואלי, רק ראוי להתפלל בתום לבב בעד כל חולים יהיה מה שיהיה ומי שיהיה, כאילו ח"ו בניו או אחיו חולים, הלא ירבה להתפלל ולשפוך שיחו לפני ה', צאו וראו, מה אמר דוד על שונאיו שקמו עליו להדיחו ממש מקהל ה' ואמרו שאסור לבא בקהל (יבמות עו ע"ב), וא"כ הוציאו דבה על כל זרע קודש, שבט יושר, זרע עמוסים, שרש ישי בית הלחמי העומד לנס עמים, וממש לא ניתן למחילה, ומ"מ אמר [תהלים לה, יג] ואני בחלותם לבושי שק, וכן ראוי מאוד להתפלל על כל איש ישראלי, הן מפאת שאין לך איש מישראל שאין לו חלק ויד במצות וחיתה נפשו בגללו

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>יערות דבש, שם: ואם הוא רשע גמור פשיטא שיש להתפלל עבור בריאותו לבל ימות חייב, ואולי כאשר ישוב לבריאותו יתקן אשר שיחת, ועד יום מותו יחכה לו אולי ישוב, ופשיטא דיש להתפלל עבורו

 $<sup>^5</sup>$ יערות דבש, שם: ואם ימות בלי תיקון ח"ו, הרי יחסר אבר אחד מגוף גדול, שהוא כללות ישראל שהם כגוף אחד והם גוף גדול, וכל א' בו אבר וחצי אבר, ואם ימות בלי תיקון, הרי הגוף פגום חסר אבר או מקצת אבר ח"ו, ואין השכינה שורה על גוף פגום בעל מום:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>יערות דבש, שם: ועוד יש טעם להתפלל עבור אדם רשע ג״כ, כי יהיה מי שיהיה יש ריתחא במותו למעלה, כי כשהקב״ה עושה דין בישראל אפילו ברשעים, יש ריתחא למעלה .... ובעידן ריתחא חס ושלום, אף לכשרי ישראל יכול להתגולל מדת הדין חס ושלום, כי מפני זעמו מי יעמוד, ודוד צועק (תהלים ו. ג) אל באפך תוכיחני, ולכך יש להתפלל למעט ריתחא.

יערות דבש, שם: כאשר התפלל ירמיה ע"ה על שונאיו שהיו רשעים גמורים בתכלית וכפרו בנבואת ירמיה הנביא, ואמר [ירמיה יח. כג] בעת אפך עשה בהם

# Doven for the strength of the Talmidei Chachamim:

A person should also doven that those Talmidei Chachamim whose strength has been weakened by learning Torah should be reinvigorated<sup>1</sup>. We should remind ourselves that without them, and their vigorous learning, we literally have no life<sup>2</sup>.

# ברך עלינו

בָּרֵךְ עָלֵינוּ יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ אֶת הַשָּׁנָה הַזֹּאת וְאֶת כָּל מִינֵי תְבוּאָתָהּ לְטוֹבָה. וְתֵן (בקיץ - בְּרָכָה) (בחורף - טַל וּמָטָר

#### ברך עלינו:

This is the blessing of Parnassa. It is a fitting place to pray for sustenance. The Yaaros Devash adds that it is proper to pray for sustenance before eating.<sup>3</sup>

### ושבענו מטובך:

(Some say "יושבענו מטובה" while others say "מטובך"):

We ask G-d to sustain us from His goodness in a way that we should not come to sin through food. The כונה here is that our food should come through honest means and not through any forbidden manner (i.e. stealing, non-kosher, etc.), as the purity or impurity of the food we eat impacts the Jewish Neshama in a very profound way.<sup>4</sup>

recovery. Please heal her without my prayers." (The House of Rizhin, R Menachem Brayer - Pg. 121)

<sup>1</sup>יערות דבש, שם: גם יש להתפלל על קצירי ומריעי, והם ת"ח (נדרים מט,), שתש כחם ע"י תורה, כי קודם חטא עגל היו גבורים, ואח"כ נלקח מהם זו, שעל כן תש כחם, וידי משה כבדים ולא היה בו כח לישא לוחות הברית, וזהו סימן לכל לומדי תורה שתש כחם ע"י תורה, וחובה עלינו להתפלל בטובתם ושלומם ואומץ כחם

<sup>2</sup>יערות דבש: כי הלא המה שומרי תורה ותופשי קבלה אמיתית תורה שבע״פ, ונפשנו קשורה בנפשם, ואם אין ת״ח ח״ו אין לנו חיים

³יערות דבש – ח״א דרוש א: ברכת השנים, בזו יש לאדם להתפלל על מזונותיו, כי האוכל בלי תפלה תחילה על מזונותיו, ממש מזונותיו לחם מגואל, והרב החסיד איש אלהים מהרמ״ק ז״ל, החמיר שלא לתקן צורכי אכילה טרם התפלל על מזונותיו.

\$ולכך ראוי בתפלת שחרית עכ"פ לשום אל לבו לה' שיטריף לו לחם חקו בהיתר ולא באיסור, כי אם יש נדנוד איסור במזון, מטמא כל גופו ואין בו מזון לנשמה, אבל אם המזון כולו בהיתר, יש בו מזון לנשמה, כי מעלה כל ניצוצות שיש במאכל, כדכתיב [דברים ה, ג] כי לא על הלחם לבדו יחיה האדם כי על כל מוצא פי ה', ולכן יתפלל אדם מאוד בכונה, שיהיה המזון מסטרא דדכיא וטהרה ולא חס ושלום מסטרא דמסאבא, כי אם אינו מתפלל וגם יש איסור ח"ו במאכל, הן שהמזון בא מגזל, או שעצם המאכל אינו מותר עפ"י דיני דאורייתא, או שיושב לאכול בסעודת מושב לצים ותערובות נשים ובתולות, שמהרהר בעבירה והסתכלות, ובזה, זה השלחן מלא קיא צואה מבלי מקום, ואז רוח קדושה שיש בתוך המאכל מסתלק, ורוח מסאבא דאית ביה מתדבק בנפש וסורו רע בעו"ה, ועי"כ לרוב אחר מאכל ומשתה בא אדם לידי חטא, כי אינו נזהר בקדושת אכילה ומודבק בנפשו סטרא מסאבא, ובעו"ה בארץ טמאה רוב גלגולי רשעים הם בבהמות וצמחים, כי ארץ ישראל אין מקבלת כ"כ מסאבא והארץ קאה להם, אבל בחוץ לארץ מתדבקים, ואם אין אכילתו בגדר קדושה וטהרה, אז מתדבקים בו נשמת רשעים ונעשה רשע ר"ל, כמ"ש האר"י ז"ל [שעהמ"צ פ' עקב מג] על יוחנן כהן גדול מתדבקים בו נשמת רשעים ונעשה רשע ר"ל, כמ"ש האר"י ז"ל [שעהמ"צ פ' עקב מג] על יוחנן כהן גדול

We are מכרון during this הקב"ה should support the poor and provide each person with what he needs so that בנייי should not have to come on to each other for financial assistance. The Yaaros Devash explains that our intention for asking for 's sustenance should be to prevent חטא, for lack of sustenance leads to sin. He goes even further to say that if everyone would have פרנסה, they would serve יד with a full heart and never stray ! And so we turn to 'ד, asking Him to provide for all of His people so that they can serve Him better.

#### ותן ברכה:

We request rain from G-d in the winter for this is a part of our Parnasa and this is the blessing of Parnasa. (The words משיב הרוח ומוריד הגשם said in the second blessing are praise and not a request<sup>2</sup>.)

# תקע בשופר

תְּקַע בְּשׁוֹפָר גָּדוֹל לְחֵרוּתֵנוּ. וְשָׂא נֵס לְקַבֵּץ גָּלֻיּוֹתֵינוּ. וְקִבְּצֵנוּ יַחַד מֵאַרְבַּע כַּוְפוֹת הָאָרֶץ³. בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה. מְקַבֵּץ

#### תקע בשופר:

The תקע בשופר is an opportune time to move oneself to tears and daven that HaSh-m gather in the exiles. Mention is made of a שופר as the final redemption will come with the blowing of a שופר $^4$ .

ולכן ממש תסמר שערות ראש איש הירא וחרד לדבר ה' בהגישו לאכול לחם, לבל ח"ו ילכד בזו במצודה רעה ח"ו, ואשר יאבד עולמו בזה ובבא, ושלמה צווח [משלי כג, א] כי תשב ללחום את מושל בין תבין את אשר לפניך, ומה יעשה איש וינצל מזה הוא בהתפללו לה' על מזונו שיהיה מסטרא דדכיא, וזהו באומרו ושבענו מטובך, וכאשר יתפלל כן בכונה שלימה, אז יפן ה' לתפלתו שלא יקרהו עון במאכל, וגם מה טוב ומה נעים אם הוא בעל תורה, שבכל מאכל אשר אוכל תהיה מחשבתו בתורה, ואם ע"ה הוא, תהיה מחשבתו במצות, לחונן דלים ולהאכיל לעניים וכדומה מהמצות, ומכ"ש מי שמאכיל על שלחנו לעניים, צדקה זו מגינה מדבר רע:

<sup>1</sup>ויש להרבות בתפלה, שהקב״ה יזון לעניים ויתן לכל איש די מחסורו, ולא יצטרכו ישראל זה לזה, כי בעו״ה עיקר חטאים שבישראל הוא לחוסר פרנסה, ואילו היה להם פרנסתם, לא היו סרים מדרך הישר כלל וכלל, ולכך אמרו (ברכות ג ע״ב) כשעלה עמוד השחר, נכנסו חכמי ישראל אצלו ואמרו עמך ישראל צריכים פרנסה, כי בזה תליא כל עבודת ישראל לה׳, ואם יהיה להם פרנסה יעבדו את ה׳ בכל לבב, ולכך הסכימו לומר כן

<sup>2</sup>מסכת ברכות דף לג ע"א: משנה מזכירין גבורות גשמים בתחיית המתים ושאלה בברכת השנים. גמ': ושאלה בברכת השנים מאי טעמא אמר רב יוסף מתוך שהיא פרנסה לפיכך קבעוה בברכת פרנסה

ע"פ ישעיה י"א:י'ב<sup>3</sup>

<sup>4</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת תקע, שם ירבה בדמע להתפלל על קיבוץ גלויות וקריאת דרור בארץ ישראל שהוא בשופר, וכבר נאמר בפייט ששוכני עפר יחכו לקול שופר, כי הוא שופר המשמיע חירות, אבל מאוד יחרד איש, כמאמר השלם באמרו לו, למה אתה חרד ונכנע, והשיב אם אני נח במקצת, הנה באזני קול מאוד יחרד איש, כמאמר השלם באמרו לו, למה אתה חרד ונכנע, והשיב אם אני נח במקצת, הנה באזני קול שופר מיום דין הגדול והנורא ויחרדו כל אברי, וישראל במתן תורה ששמעו קול שופר, חשבו שהוא שופר של יום הדין הגדול חרדו, ולכך כתיב [שמות יט, טז] קול שופר הולך וחזק מאוד וכו' ויחרד כל העם אשר במחנה, וכן יצייר אדם תמיד כאילו נשמע קול שופר באזניו, ותגעש ארץ לקול שופר הוא שופר יום הדין ובהתפללו על שופר לקבץ פזור פזורים, יכוון לקבץ כל גלגולים שיש בעולם, כי אין בן דוד בא עד שיכלו כל הנשמות שבגוף והיינו כמש"ל, כי כל ישראל הם בכלל גוף אחד, ויהיו נכללים כל הנשמות מגלגולים, אוי לנו בזכרנו בעונש

When mentioning this ברכה we should have in mind to pray for the ingathering of all גלגולים  $^{1}.$ 

#### השיבה שופטינו

הָשִּׁיבָה שׁוֹפְטֵינוּ כְּבָרָאשׁוֹנָה וְיוֹעֲצֵינוּ כְּבַתְּחַלָּה². וְהָסֵר מִמֶּנוּ יָגוֹן וַאֲנָחָה. וּמְלֹךְ עָלֵינוּ אַתָּה יְהֹוָה לְבַדְּךָ בְּחֶסֶד (בעשי״ת - המלך המשפט):

In the first blessing, we said the words ומביא גואל to refer to our faith in the coming of the Moshiach. Now, by saying מלך אוהב צדקה ומשפט, we express our faith in reward and punishment<sup>3</sup>.

We now pray for the return of the Sanhedrin, for through them the Kavod of HaSh-m is reflected, His Shechinah is brought into the world and all disputes are resolved. Hence the Moshiach will only return after Eliyahu HaNavi returns the Sanhedrin, thereby creating peace in the world<sup>4</sup>.

והנה אמרו (סנהדרין צז.) אין בן דוד בא עד שיבקשו דג לחולה ואין מוצאו, שהרצון כי אין משיח בא עד שיהיו כל הגלגולים מתוקנים, ומתחילים באדם ובבהמה, ובסוף הגלגול שכבר נתקן ממש, רק צריך עדיין תיקון מועט עוד, מגולגל בדגי הים, ואסיפתן מטהרתן, ולכך בדגים מגולגלים נשמת צדיקים כנודע, והוא הדג המתבקש לחולת אהבה, כי כבר גדרו רופאים כי דג טבעו לח וקר ואינו טוב לרפואה רק לחולת אהבה כי ממעט תאוה, ולכך בערב יום כיפור מרבים בדגים, כמבואר במדרש וטור (טור סי' תר"ד), והוא הדג אשר יבוקש לחולת אהבה, הוא כנסת ישראל בגולה, שמבקשים הצדיקים ההם, אבל בזמן משיח, יתוקנו כל הגלגולים, אפי' צדיקים שהם בבחינת דג, כבר נשלם, וזהו אומרו עד שיבוקש דג לחולה ולא ימצא. לכך עלינו להתפלל שיהיו הנדחים, הם הגלגולים, שהם בדומם צומח חי מדבר, יהיו מתוקנים:

ואמר במדרש (מכילתא יתרו סוף פ"ו) וכן פירש רש"י (ברש"י לא מצאתי), פוקד עון אבות על בנים וכו' וימהר משה ויקוד ארצה וישתחו, ופי' למה מיהר, שלא יאמר על דור חמישי, והקשו הא אמרו (זוהר ח"ב רע"ג ע"ב) שפוקד על בנים ושלשים ורבעים הוא להקל, כי המשא הקשה לאחד נוח לשנים, וא"כ אם יהיה פוקד על חמישי יקל המשא למאוד בחלקו לחמשה חלקים. ויובן כי מ"ש על שלשים ועל רבעים היינו בגלגול, כי ד' פעמים מגולגלת הנשמה ולא יותר (זוהר ח"ב צא ע"ב), ואם הגיע פעם רביעית, הקב"ה שולח לה עזר מן השמים ונשמה קדושה לסייע, אפס לא תצטרך להתגלגל עוד, כי כך מדותיו פוקד עון אבות עד ורבעים ולא יותר, ומה שאנו כל כך באריכות הגלות הוא כי לא נשלמו הגלגולים, וכאשר ישלמו יבא הגואל צדק, ואם יאריך הגלות בעיכוב גלגולים כשהנשמה מתגלגלת רק ד' פעמים, כמה היה ח"ו הגלות מתארך אילו היתה הנשמה מגולגלת ה' פעמים, א"כ היה ח"ו אין קץ לגלות, וממש היה מתארך עד סוף אלף הששי, ולכך משה שמע פוקד שראה אורך הגלות, וע"ז היה לבו דוה עליו למאוד, כמ"ש זקני הגאון בספרו מ"ע ע"ש, לכך כאשר שמע פוקד עון וכו' על רבעים, הרגיש כי זה יהיה סיבה לאריכות הגלות ואיחור עולם התיקון, ולכך חשש אולי יאמר על חמישי, ויהיה ח"ו אין קץ ממש לאריכות הגלות, לכך מיהר והשתחוה ארצה, וזה היה לטובת ישראל, ולכך מאוד יש להתפלל בברכה זו להוריד כנחל דמעה, אולי יחונן השם צבאות:

Page 140 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>ו</sup>שנאמר ביבמות סג ע״ב: אמר רבי אסי אין בן דוד בא עד שיכלו כל הנשמות שבגוף שנאמר כי רוח מלפני יעטוף ונשמות אני עשיתי

<sup>&</sup>quot;ע"'פ ישיעה א:כ"ז

 $<sup>^{3}</sup>$ אוצר התפילות הקדמה (דף 9): האמרו ומביא גואל יורה באמונה בביאת המשיח. בברכת מלך אוהב צדקה ומשפט, יורה האמונה בשכר ועונש.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת השיבה וכו', ישים על לבו להחזרת סנהדרין, כי הם כסא ה' והם כנגד כסא כבוד בעי"ן בתי דינים למעלה, וכל זמן שהיו סנהדרין במקומן, היה כבוד ה' חופף על ישראל, כדכתיב (בסא כבוד בעי"ן בתי דינים למעלה, וכל זמן שהיו סנהדרין במקומן, היה כבוד ה' חופף על ישראל, כדכתיה [ישעיה כה, כג] נגד זקניו כבוד, לכך כתב הרמב"ם (בפיה"מ פ"א מ"ג), שאין בן דוד בא עד שיהיו הסנהדרין חוזרים, כי עיקר השריית שכינה הוא ע"י סנהדרין, וכמ"ש [תהלים קכב, ה] כי שמה ישבו כסאות למשפט כסאות לבית דוד, משפט זהו סנהדרין, כי שם העמיקו והשמיעו תורה שבע"פ, ושם שבתו מחלוקת ושכחת התורה, כי כאשר היו סנהדרין על מכונם, ידעו בבירור כל תורה שבע"פ, כי רוח ה' היה חופף עליהם, ולא היה בכל התורה מחלוקת, כאשר מצינו בחגיגה (טז. תוס' ד"ה יוסי) שלא נחלקו רק בענין הסמיכה, כי לא היה פירוד ועץ הדעת טוב ורע זה אוסר וזה מתיר, רק היה מעלמא דיחודא, ועל ידם השפיע ד' לישראל כל טוב,

We long even for the punishments of the Sanhedrin as they save us from greater Heavenly punishments<sup>1</sup>.

We doven that all the judges in Israel should be honest, straight and uncorruptible, for the consequences of corrupting Torah justice are very serious for the whole Jewish nation<sup>2</sup>.

# מקבץ נדחי עמו ישראל:

Rav Tzadok HaCohen<sup>3</sup> says that a person is moved by his heart and his mind. A person who gives both his heart and mind to G-d has given all of himself to G-d. His heart, which is the source physical life, is also the source of emotional and ultimately intellectual life. His heart leads his mind (for better or for worse) in the direction which it desires to go, as it says, יאור ואור (במדבר רבה י, ב) עין רואה ולב חומד (במדבר רבה י, ב) עין רואה ולב חומד (במדבר רבה י, ב) עין רואה ולב חומד (במדבר עון הואה ולב חומד). Therefore, will and mind mutually interact, one affecting the other and in turn affected by the other.

When a person becomes alienated from Ruchnius it becomes very difficult to get out of it, since both heart and mind drag each other in mutually reinforcing circles further and further away. The only way out of this is for the ultimate outside force, G-d, to intervene and pull us out of this mess, for as spiritually ugly as we come, He is our Maker, as it says, (מענית כ ע"ב). This is

Page 141 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>יערות דבש, שם: ולכך מה מאוד צריך כונה בתפלה זו, ועל ידי סנהדרין סמוכים שיהיו מלקים הראוים להיות נילקים, נפטרים מהעונש שבשמים ואפילו מידי כריתות, ולכך היה מעלה טובה בעם כאשר היו ב״ד מכים ועונשים, כי עי״כ נפטרים מעונש שבשמים, כאמרם [ב״ר כו-יד] אם יש דין למטה אין דין למעלה, כאשר כתבתי במקום אחר, אלהים נצב בעדת אל [תהלים פב, א], הרצון, שמדת הדין עומדת ואינה פועלת כשעדת אל תשפוט למטה, ועיין בקונטרס הסמיכות בתשובות מהרלב״ח, כמה טרחות לחכמי צפת תוב״ב להקים ענין הסמיכה, והוא בשביל כך, כדי לקבל עונש בידי אדם ויפטר מעונש שמים, וזהו שאומרים בתפלה וצדקנו במשפט, כי על ידי שופטים, יהיו למעלה משפטינו יוצא לצדק:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>יערות דבש, שם: ובתפלה זו יתפלל האדם על דייני ישראל שיהיו דיינים הגונים וישרים, לא דייני אלהי כסף, דייני בלי תורה, רודפי שלמונים, נוטים אחר הבצע ח"ו, כי אז הקב"ה נפרע מהם וממעמידיהם, ועל עוות הדין כמה מיני פורעניות בא לעולם, כמבואר בפרקי אבות [פ"ה מ"ח], אבל בזמן שהדיינים כשרים, הברכה שרויה בעולם, ולכך

<sup>.</sup> אמרו השיבה וכו' והסר ממנו יגון ואנחה, כי הא בהא תליא:

<sup>\$</sup>רב צדוק הכהן, ספר רסיסי לילה - אות ב: השכל והרצון הם שני מנהיגי האדם דלכן אמרו בירושלמי סוף פרק קמא דברכות (ט ע"ב) אי את יהיב עינא וליבא לי אנא ידע דאת דילי. עין רצה לומר עיני השכל ואמרו (עבודה זרה כח ע"ב) שוריינא דעינא בליבא תלי כי העיקר הלב כי ממנו תוצאות חיים. והשכל נמשך אחר הרצון כענין שנאמר (שמות כג, ח) כי השוחד יעור וגו' כי הרצון מטה השכל. ועל זה אמרו (יומא עב ע"ב) למה החיר וגו' ולב אין (משלי יז, טז) ומכל מקום אמרו גם כן (במדבר רבה י, ב) עין רואה ולב חומד שהשכל מוליד הרצון. ועל זה אמרו (אבות ג, יז) אם אין חכמה אין יראה אם אין יראה אין חכמה שניהם קשורים יחד זה בזה והא בלא הא לא סגי: ואמר (תהלים כז, י) אבי ואמי עזבוני וגו'<sup>5</sup> כידוע אבא ואימא הוא מוחא וליבא ושניהם עזבוני בעוונות אין חכמה ואין בינה בעידן דיצר הרע לית דמדכר ליצר טוב (נדרים לב ע"ב), ואין לנו שכל ולא רצון. רק מכל מקום ה' יאספני והקב"ה עוזרו ויכול לו גם בדורות אחרונים כענין אמור לאומן שעשאני כמה מכוער וכו' (תענית כ ע"ב), והקב"ה הוא אומן שעשאנו כך בלא שכל ובלא בינה שבלב ורצון. הוא יאספנו פירוש אסיפה הוא קיבוץ הנדחים וזהו כל עיקר הישועה וקבץ נדחינו וגו' של כל פרט נפש אם יקובצו נדחיו כל חלקי נפשו למקום אחד הוא צדיק ונושע

This restores our spiritual force and allows us to reconnect with our inner righteousness, saving us from the downward spiral.

#### ולמלשינים

ּוְלַמַּלְשִׁינִים אַל תְּהִי תִקְנָה. וְכָל הָרִשְׁעָה כְּרֶגַע תֹּאבֵד. וְכָל אוֹיְבֵי עַמְּך מְהֵרָה יִכָּרֵתוּ. וְהַזֵדִים מְהֵרָה תְעַקֵּר וּתְשַׁבֵּר

At a time when many heretic factions had proliferated within the Jewish people<sup>1</sup>, Shmuel HaKatan, one of the Sages of Yavneh, implemented the blessing of <sup>2</sup>מלטינים. Though it had become necessary to add this blessing, the original 18 had been fixed as a number deep with symbolism. The Sages were reluctant to add an extra blessing without some hint or source, and had resisted other opportunities to add any blessings to these 18<sup>3</sup>. This they found in the verse אל הכבוד הרעים (the G-d of Glory thunders – i.e. deals with those who don't serve Him), meaning that we should bless G-d for this aspect of Him as well. Rav Yosef felt that the source for the blessing comes from the word אחד in the Shema – G-d is One, and there can be no hope to those who believe in something else. The Gematriah of אחד is 13, which is the position of the blessing. Since the original 18 blessings had been instituted against the vertebrates of the spine, the extra blessing was instituted agains the little vertebrae in the spinal column<sup>4</sup>.

Page 142 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Meir Holder, *History of the Jewish People – Form Yavneh to Pumbedisa,* pg. 26: During the final period of the Second Temple, the Jewish people was split into various groups. While most of the people goloowed the *Perushim* (Pharisees), there were many sizeable factions, including the Sadducees (*Tzedokim*), Boethusians (*Beisusim*), Hellenists, Essenes, Judeo-Christians, etc. ... In fact, even during the rebellion agains Rome (66-7- CE/3826-3830), when unity was essential to success, these various groups spent more time and energy battling each other than fighting the Romans.

<sup>^</sup>מסכת ברכות דף כח ע״ב: הני תמני סרי תשסרי הוויין אמר רבי לוי ברכת הצדוקים ביבנה תקנוה ... תנו רבנן שמעון הפקולי הסדיר שמונה עשרה ברכות לפני רבן גמליאל על הסדר ביבנה אמר להם רבן גמליאל לחכמים כלום יש אדם שיודע לתקן ברכת הצדוקים עמד שמואל הקטן ותקנה

מסכת ברכות דף כט ע"א: מי לא תנן רבי עקיבא אומר אומרה ברכה רביעית בפני עצמה רבי אליעזר אומר בהודאה אטו כל השנה כולה מאי טעמא לא עבדינן בהודאה אטו כל השנה כולה מאי טעמא לא עבדינן כרבי עקיבא דהשתא נמי נעביד כל השנה כולה מאי טעמא לא עבדינן כרבי עקיבא תמני סרי תקון תשסרי לא תקון

 $<sup>^4</sup>$ מסכת ברכות דף כח ע״ב: כנגד מי תקנוה אמר רבי לוי לרבי הלל בריה דרבי שמואל בר נחמני כנגד אל הכבוד הרעים לרב יוסף כנגד אחד שבקריאת שמע לרבי תנחום אמר רבי יהושע בן לוי כנגד חוליא קטנה שרשדרה:

This was not a fixed blessing in the beginning; it was only said from time to time. Even Shmuel HaKatan, the one who formulated the prayer, forgot to say it once<sup>1</sup>.

At the time it was instituted, "[t]he slanderers and sectarians, who did not wholeheartedly indentify with the Jewish people and its traditions, could not easily bring themselves to utter this prayer. Thus it made them much easier to identify and exclude."<sup>2</sup>

To understand what our intentions should be while saying the words of this ברכה, we must first understand the way of this world, the גלות we are living in, and how it affects us. While in גלות, there are 2 realities that pull us to sin: the actual state of being in אלות and the repercussions of being under the influence of the שר of the nation under which we are in גלות rather than under the direct השפעה of Hashem<sup>4</sup>.

מסכת ברכות דף כח ע"ב: עמד שמואל הקטן ותקנה לשנה אחרת שכחה חדושי הרשב"א ברכות דף כח ע"ב: לשנה אחרת שכחה. ק"ל דמהכא משמע שלא היה רגיל לאמרה, שאלו כן מאי קאמר לשנה אחרת שכחה:

<sup>8</sup>אמרו במדרש [תנדבא"ז פי"ט] ביום הכיפורים נוטל הקב"ה עונות ישראל ונותנם על שרו של עשו, אמר, רבש"ע מה כחי שאתה נותן עלי כל העונות, ונטלם הקב"ה ונתנם על בגדיו והם נעשו אדומים, דכתיב [ישעי' סג, א] מי זה בא מאדום וכו' עכ"ל. ויש להבין וכי כך דינו של הקב"ה ליטול עונות מישראל ולהעמיסם על שרו של עשו, הלא ה' לא יעות משפט, והחוטא הוא עונו ישא, ואיך נענש נפש בעד נפש, וגם מה שטען ומה כחי שאתה נותן עלי, באמת הנתינה היא לאבד ולהכרית זכרו, ומה זה שהקב"ה נותן על בגדיו והם אדומים, מה מורה זה ומה טיבו, ומביא קרא מי זה בא מאדום, מה פירושו:

אבל הענין כך, כי הקב"ה שחר טוב לישראל, וכאשר חוטאים ישראל, הקב"ה אומר גלות ושעבוד הם המביאים לידי כך, ולולי כן לא היו חוטאים, ובאמת התנצלות זו אמת ויפה עד מאוד, אבל הוא לעבירות כגון גזל וחמס ושנאה וקנאה וביטול תורה ותפלה, בזה יש להתנצל עבור הגלות להיותם טרודים במחיתם וקשה עליהם עול מדהבה, בנפשם יביאו לחמם, ומאין יקחו המן הגורן או מן היקב, בעו"ה אין להם ממש חניה בקרקע, וכל שעה ממש חייהם תלוים מנגד, וכל עמל אדם למצוא חן בעיני השרים, ואין מקרבין לאדם אלא להנאתן, וכדומה, צרות ותלאות אשר מצאו לאחינו בני ישראל בגולה, הן המפריעים אותם מעבודתם עבודת הקודש בכל עת, ותמיד בעו"ה צרות ויגיעות, עשיר ורש שם נפגשו, אין נקי שאין עליו כובד הגלות, ולבבו בלתי בר וזך לעבודת ה' ותורתו.

⁴אבל מה נאמר ומה נדבר בעונות זנות ושחוק וקלות ראש, כל הלילה לישב ולרקד כמו שעירים, בחורים ובתולות אנשים ונשים, לנבל פה, ולישב במושב לצים, ולילך לבתי שחוק ומושב לצים של רשעים המרגילים לאדם לכל תועבת ה', ונשים לילך ממש בגלוי בשר וזרועות גלוים, ומה נעשה בחילול השבת שעושים ע"י נכרים, מלאכת הדלקת נר וחימום קאפע וכדומה, והולכים כל יום שבת ומקרא קודש בטל, רק בדברי הוללות ושטות אשר לא לרצון לפני ה', ומה יאמרו בקלות ראש, במצות תפילין וציצית והסחת דעת מהן וכדומה בכל מצות, ושיחה בטילה ושטות בבית הכנסת, וקלות ראש בבית כנסת לנהוג קלנא בשכינתא, וכהנה יתר עבירות, וכי יש לתלות בכובד הגלות, אדרבה לשמחה מה זו עושה, הלא יש לנו להתפלל בכובד ראש, ולבנו דוי כל הימים, ולמעט במותרות ותענוג:

וכבר אמרו (בבא בתרא ס ע"ב) שרצו לתקן בחורבן לבלי ממש לאכול בשר ולשתות יין ולבלי ליקח נשים, וגם הנשים לא ילכו בבגדי צבעונים (נדה סא ע"ב), רק הקילו בשביל קיום המין ולהקל מעל כתמיהן, ואיך נרדוף אנחנו המותרות, ואיך ילבשו הנשים משבצות זהב ואבני חפץ וכלי יקר בדמים יקרים בעו"ה, ואסרו למלאות אנחנו המותרות, ואיך ילבשו הנשים משבצות זהב ואבני חפץ וכלי יקר בדמים יקרים בעו"ה, ואסרו (סוטה מח.) זמרא בביתא חורבא בסיפיה, בעו"ה נהפך אשר אין בית אשר לא ישוררו וישמחו כמשוש לכל הון יקר, וא"כ לכאורה אין לתלות זה בכובד הגלות, אבל באמת גם זה נתלה בו, כי יש להבין מה שאמרו (תדא"ר פי"ח) כביכול השכינה בגלות, ובכל צרותינו לו צר, והוא אסור בזיקים כביכול, כאשר הפיוט כהושעת אלים בלוד עמך וכו', מורה כולו ע"ז, וכמ"ש תו' בסוכה (מה. ד"ה אני והו), הענין כך, כי שפעת הקב"ה לארץ היה ע"י ישראל ומקדשו, ומשם נתפשט התמצית מעט לעכו"ם, וע"ז נאמר הענין כך, כי שפעת הקב"ה לארץ היה ע"י ישראל ומקדשו, ומשם נתפשט התמצית מט, לח] ושמתי כסאי (עי' ישעי' סה, יג) עבדי יאכלו וישבעו והמה ירעבו, אבל לאחר החורבן, הקב"ה שם השפע בשר של אומה בעילם, ומפרשים כי שם הקב"ה בשר של פרס - הוא עילם - השפע, ועל ידיו אנו מקבלים, וכן הוא בכל גלות, הוא מתפבל נמשפיע לנו, כאשר הזה, הוא ג"כ הקב"ה שם השפע בידי האומה של עשו שאנו אצלם בגלות, הוא המקבל השפע ומשפיע לנו, כאשר האריכו בזה למאוד תלמידי האר"י זללה"ה, שלכך נאמר (ישעיה כא, יא) אלי קורא משעיר:

Page 143 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> History of the Jewish People – Form Yavneh to Pumbedisa, pg. 26. There he continues: This may well have had the effect of diminishing the numbers of people who called themselves Jews, but the resulting unity added immeasurably to Israel's strength.

ובדרך הטבע והשכל, כאשר השר מהאומה הלזה מקבל השפע, ומסתמא בוחר לאומה שלו והנלוים אתו הטוב והמובחר, ולנו נותן רק התמצית מיעוטא דמיעוטא, ולכך נאמר (פסחים מב ע"ב) אי מלאה זו חרבה זו, רק לפעמים אנו מקבלים השפע משר האומה בעצמו, ואז הרי אנו בבחינת עבדים, כי עבדים אין מקבלים פרס מאדוניהם בעצם רק ע"י שליח ומשרת, וכן אנו, ולפעמים הם נותנים השפע למשטרי וצבאות השמים, שהם הגלגלים, ועל ידם אנו מקבלים והם בבחינת נשים שהם מקבלים מהשר של אומות העולם, וכל מקבל הוא בבחינת אשה, ונותן הוא בבחינת גבר, וא"כ אנו שמקבלים מהגלגלים, אנו בבחינת שפחה שמקבלת מיד גבירתה, כי הגבירה היא בעצמה מקבלת מיד בעלה, וכן אנו מקבלים מגלגלים שהם מקבלים מהשרים, והרמב"ם במורה ימתיק כמה פעמים דברים האלה, וכ"כ הרב בעל העקידה ז"ל:

ולכך נאמר במדרש, וחפרה הלבנה ובושה החמה, כי לעתיד לבא יבקשו חמה ולבנה להעיד על ישראל שכפרו ברית, ויאמר להם הקב״ה נשים אתם ואין עדות לנשים עכ״ל. וזהו הכונה, כשהם מקבלים מהשר כנ״ל, הם נפתו אחר שרו והם מסטרא דמסאבא גם כן, ובזה היה בחינת כישוף, כי צבא השמים היה מצד סטרא דמסאבא, ומפתים לבני אדם למרוד בה׳, ועיין בפי׳ משניות להרמב״ם בע״ז פ׳ ר׳ ישמעאל [דף נד ע״ב] כאשר הפליג בזה ע״ש, ולכך בארץ ישראל כשהיו יושבים על אדמתן והיו מקבלים מן כבוד ה׳, לא היה כישוף לצבא השמים, כי מאנו לקבל מאתם קטורת זרה ועבודת טלמסאות מנמוסי עובדי נוגירמסאים, כי היו כולם קודש, ולכך נאמר [במדבר כג, כג] כי לא נחש ביעקב ולא קסם בישראל, ולכך כשהם נפתים לסטרא אחרא, והם רוצים להעיד על ישראל, ונמשכו אחריהם לשנוא לישראל, אמר להם קב״ה נשים אתם, כי הם מקבלים מהשר כנ״ל, ולכך צעק דוד בעבור כנסת ישראל בגולה [תהלים קכג, א] אליך נשאתי את עיני היושבי בשמים, הרצון אעפ״י שאנו מקבלים דרך צבא השמים, מ״מ עיני אליך, כי ידעתי כי אתה משפיע ראשון והכל ממך, ואתה הוא היושב ומשפיע בשמים, שהם גלגלים ומזלות ומשטרי שמים. ואמרו הנה כעיני עבדים אל יד אדוניהם וכו׳ וכעיני שפחה אל יד גבירתה כנ״ל, וקאמר אעפ״כ עינינו אל ה׳ עד שיחננו, וא״ם:

וכבר אמרתי כי באמת היצה"ר וכח הטומאה גובר בעולם עד שכמעט א"א לעמוד בו ולכבוש אותו, אם לא ע"י השפעת רוח הקודש ממעל, כי אין בעפר משלו כמש"ל, וה' הוא השולח עזרו מקודש, והנה ברבות השפע אשר אנו מקבלים מיד ה', רבתה הטהרה והיראה והחכמה והמדע בישראל, כי עזר ה' הוא לכבוש רוח הטומאה וסטרא דמסאבתא, ובקל היה אפשר לשמור המצות, אבל באשר השפע שורה בתוך שרו של האומות, והוא לוקח לעצמו המובחר ונותן לנו מיעוטי דמיעוטי השיריים, א"כ אין זה מספיק לעמוד בחיל נגד יצה"ר, ותש כוחנו בעו"ה, ובזה רפו ידינו אשר נפתה לבנו לקול יצה"ר, ומכף רגל ועד ראש אנו מלאים עונות וחטאים, כי מיי יעמוד בעדנו ויצר לב אדם רע מנעוריו, ומזה בא שישנם אצל אומות העולם חכמים גדולים נבונים רבים בחכמות וחריפות, ונמצא בהם חסידי אומות העולם גם כן, והוא הכל מן השפע הטוב שמקבלים לעצמם, וזהו שפחה כי תירש גבירתה, שלוקח לעצמו כל טוב, ולכך לעתיד לבא שהבטיח ה' למנוע השפעה מהם, יהיה סר חכמתם, ולכך נאמר (עובדיה א. ח) והאבדתי חכמים מאדום ותבונה מהר עשו:

וא"כ יש כאן ב' טעמים על ביטול התורה בגולה, אחד מצד הגלות בעצמו וכמש"ל, שמונע למצות הרבה וגורם עוונות הרבה, ואחד מפאת שפעת ה' ששם בשר האומה, והוא מונע מאתנו השפע, ועי"כ אין בנו כח לעמוד נגד יצה"ר, וכבר ידוע כי שרו של עשו אדום, אדום הוא ואדום לבושו, וכדכתיב [ישעיה סג, א] מי בא זה מאדום, יצה"ר, וכבר ידוע כי שרו של עשו אדום לבושו, כי ההשפעה הוא מתלבש בשרו של אדום והוא אדום, וכשהקב"ה שם השפעתו בשרו, נאמר בו אדום לבושו, כי ההשפעה הוא מתלבש בשרו של אדום והוא אדום, ובזה יובן דברי מדרש הנ"ל, כי הקב"ה נוטל עונות עמו ישראל ונותן אותם על עשו, הרצון כי ע"י גלות מר וכבד עי"כ באים כל עונות לישראל, והוא השאור שבעיסה והכל בא מצדו, ולכך נותן כל עונות עליו, וטוען שרו, רבש"ע אמת עבירות שבאים ע"י גלות, אבל עבירות שאין כח גלות לגרום אותם כמש"ל, וזהו טענתו, וכי מה כחי שאתה נותן עלי כל העונות, והיינו הלא יש עונות שאין כחי לגרום ואין אלו מצד הגלות, כי לא כל כך כחי גדול, והקב"ה רמז לו טעם שני שכתבתי, כי ע"י השפע שמתלבש בו, בא מיעוט השפע לישראל והם עלולים לעונות, כי א"א לכבוש יצה"ר כנ"ל, וזהו שנטל הקב"ה ונתנם על לבושו, הרצון ע"י שהשפע מתלבש בשרו של עשו, מחמת זה באים עונות, ולכך נעשה לבושו אדום כנ"ל, כדכתיב מי זה בא מאדום, ולכך נעשה לבושו אדום כנ"ל, כדכתיב מי זה בא מאדום, ולכך העונות הנתונים על לבושו הם אדומים, כי ע"י אדום נעשו, והוא הגורם לעונות במיעוט השפע, ועי"כ באים עונות, וככון והוא כפתור ופרח:

ובזה תבין מ"ש יצחק (שבת פט,) בהתנצלותו על ישראל, שאמר על עונות ישראל להקב"ה, פלגא עלי ופלגא עלך, וזהו הכונה, כי קצת עונות באים בטבע מחמת גלות וקצת עונות באים מחמת שהשפע בשרו של אומות העולם כנ"ל, והנה הגלות גרם יצחק בברכות והיה כאשר תריד ופרקת וכו' (בראשית כז, מ), ועל ידי זה גבר כחו בגלות המר הזה, אך שתהיה השפע מתלבשת בשרו, לא היה מפאת יצחק, רק מן ה' היתה זאת, ולמענכם שלחתי בבלה אמר הכתוב. ולכך אמר יצחק פלגא מקצת

עונות עלי, כי הוא גרם להם טבע הגלות, וזהו היה בסיבתו, ופלגא עלך, והבן

With this background knowledge, we doven to Hashem that He should pin our sins on the אומות העולם for in reality *they* instigate our sins. Furthermore, we ask די to remove the influence of the גויים from us and once again restore us to a state where He will reign supreme, disseminating to the world through כלל ישראל once again.

In addition to these thoughts, the Yaaros Devash tells us that when one says this blessing he should intend that all מינות will be uprooted from the Jewish nation, all will believe in the Oral and Written Laws without doubts, and no one will question the authority of the Sages $^2$ .

#### והודים מהרה תעקר.

In addition, when we say the words מהרה תעקר we have a specific nation in mind: עמלק. In this way, while we say the words of this ברכה, we are actually fulfilling a זכירת עמלק ז יכירת עמלק is not merely a remembrance; it is an act of renewing our hatred against them and a תפילה that any punishments of which מילק are deserving, חייר, should fall upon כלל ישראל.

### ולמלשינים אל תהי תקוה:

We do not only look forward to the downfall and destruction of the evil – that in the end they should be defeated, but we also pray that, prior to that, they should feel that they have no hope. For it is characteristic of arrogant and evil people (like many terrorist groups today) to feel that even when it should seem obvious to them that the forces of good are much stronger than they, they still continue to wreak their destruction in the arrogant belief that in the end they will be victorious. To counter this we doven: let them feel that they have no hope.

## והזדים:

This is a term referring to people who are so arrogant that they cannot accept that anything could possibly exist other than that which their own minds could grasp.

Page 145 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ולכך בתפלתינו יש להתפלל שהקב"ה ישים כל עונותינו על מצירי ישראל, כי הם היו סיבה לעונות, וישים ללבו להתפלל שה' יסלק השפע מהם, וישפיע אותנו מידו הקדושה כמאז ומקדם:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת ולמלשינים,ישים אל לבו שיהיה נעקר מינות מישראל, ושיהיו מאמינים בתורה שבכתב ושבע"פ אמונה בלי דופי, ולא יהיה בקרבם שרש פורה ראש ולענה, להמרות פי חכמי ישראל השלמים המלמדים תורה ברבים

 $<sup>^{3}</sup>$ יערות דבש – ח״א דרוש א: גם ישים ללבו להתפלל על אבדן עמלק באמרו ומלכות זדון, שהוא עמלק, שבא בזדון על ישראל, מתעבר על ריב לא לו

כי משנאי ה' אשנא<sup>4</sup>

לובזה מקיים מ"ע זכור את אשר עשה לך עמלק, וחובה עלינו לנטור לו איבה, כי משנאי ה' אשנא, וישים על לבו כי כל פורעניות הראוים לבוא על ישראל ח"ו, יבואו עליו:

Torah requires humility to recognize that there is a G-d above oneself who is a source of wisdom higher than humans could ever imagine<sup>1</sup>.

# על הצדיקים

ַעַל הַצַדִּיקִים וְעַל הַחֲסִידִים. וְעַל זִקְנֵי עַמְּך בֵּית יִשְׂרָאֵל. וְעַל פְּלֵיטַת סוֹפְרֵיהֶם. וְעַל גַּרֵי הַצֶּדֶק. וְעָלֵינוּ. יֶהֱמוּ

### על הַצַּדִיקִים:

The ברכה bring ברכה, goodness, and life into this world. In fact, it is in their merit that we live. And so, says the Yaaros Devash, it is important that we pray for their well-being, for our existence is dependent upon them<sup>2</sup>.

# <u>ועל גַּרֵי הַצְּדָק:</u>

In a time where the majority of us are holding so low we must look up to the גר, a person who was truly אמת the אמת. The Yaaros Devash goes as far as to parallel the אברהם אבינו oto גר, who, like the אברהם אבינו oto גר, was surrounded by a spiritual darkness, by people who did not recognize the Creator, and yet came to realize G-d's existence on his own. It is hence incumbent upon us to pray for his well-being, to pray that he won't return to his former way of life, and to actively put into ourselves a love toward the אברם את מצוה addition to the actual  $^3$ תפילה.  $^3$  תפילה in addition to the actual  $^3$  תפילה.

### ולא נבוש כי בך בטחנו:

According to נוסח ספרד, the words ולא נבוש כי בך בטחנו appear before the conclusion of this ברכה.

When we say these words we need to remind ourselves that embarrassment in this world is fleeting whilst embarrassment in the World to Come is deep and lasting.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>רב צדוק הכהן, פרי צדיק (לחנוכה - אות ב בבראשית עמ' 140): רב צדוק הכהן, פרי צדיק (לחנוכה - אות ב בבראשית עמ' 140): ומצד חכמתם היה להם התנשאות וגסות רוח והתלוצצו מכל אמונות הקודמות ואף מעבודה זרה וכישוף. ואמנם רצו לבטל גם התורה הקדושה ודבר נבואה, כי אמרו אם היה מציאות נבואה בעולם שהשם יתברך ידבר עם בני אדם היו הם משיגים זה. ומחמת שלא השיגו בחכמתם הדברי תורה לא האמינו בדברי תורה שאמרו שאין חכמה בעולם רק מה שהם משיגים ועל כן נקראים זדים. ויעקב אבינו ע"ה זכה לתורה על ידי שפלותו בעיניו כמו שאמר קטונתי מכל וגו', ונאמר יעקב כי קטן הוא דדברי תורה מניחין מקום גבוה והולכין למקום נמוך וסימן לגסות הרוח עניות דתורה (קידושין מט ע"ב) ואמרו אין דברי תורה מתקיימין אלא במי שמשים עצמו כמי שאינו (סוטה כא ע"ב). וזהו זדים שהוא קליפת הגאוה ובברכת המינים וכל הודים וכו', ובחתימה ומכניע זדים שהוא שורש הכפירה שבא מגאוה.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת על הצדיקים, ישים אל לבו להתפלל בטובת הצדיקים, כי בטובתם אנו חיים, וכל זמן שצדיקים בעולם, ברכה וטובה וחיים בעולם

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: וביחוד להתפלל על טובת גרי צדק, וישים ללב לאהוב אותם כנפשו ולקיים מצות ואהבתם את הגר, ומכ"ש בזמן הזה שאנו בתכלית השפלות ושחים עד לעפר, כמעט לא נשאר בנו עוד רוח חיוני, ורשעים בתכלית הרוממות, והוא הכיר האמת, הרי זה ממש מעשה אברהם אבינו שהכיר ה' בתוך עולם חשוך והאיר ממזרח צדק, ואף הוא כמוהו, הלא חיוב עלינו לאהבו ולנשק רמיסת רגלו, והמרבה לאהוב הגר, אוהב ה' ותורתו, כי אהבתו לגר תלוי באהבת המקום ותורתו, כי הלא זה סיבת אהבתו: ולכן מאוד יש לשים ללבו להתפלל מאוד בטובתו, ולבל יחזור לסורו ח"ו מחמת כובד הגלות

When a person is judged for his sins, he stands, embarrassed, in front of G-d Himself and all of the angels in heaven shame him. Voices are called out through the heavens that "impure one, you should move away; it would have been better for you to not have been born; woe is to you and woe is to your soul; etc." The souls of his relatives stand from afar and add, "woe is to you; why did you bring us this terrible shame, woe to you, you wicked son", and in front of their eyes destructive angels grab him and take him away.

This is the ultimate, eternal and lasting shame. Because of this Rabbi Akiva stated that it is better to be called a fool all of one's life than to be considered a row in G-d's eyes for even a single hour.<sup>1</sup>

The meforshim struggle to explain why just these different categories of people – צדיקים, חסידים, זקני ישראל, פליטת סופריהם, גרי הצדק and ourselves, are brought here. Clearly, this is a Brocha having to do with the Brocha that we may have Bitachon in HaSh-m and that HaSh-m will reward us for this. Different people have different Bitachon challenges, and these catagories represent the cross-section of those challenges: the Tzadik, whose commitment is to all of Halacha, the Chasid, who operates beyond the levels of the Halacha, the leaders, Ziknei Yisroel (in which case Pleitas Sofreihem could refer to those who are Torah scholars but are not necessarily leaders of the generation), Geirim, and ourselves.

# ולירושלים עירך

ּוְלִירוּשָׁלַיִם עִירְךָ בְּרָחֲמִים תָּשׁוּב. וְתִשְׁכֹּן בְּתוֹכָהּ כַּאֲשֶׁר דִּבַּרְתָּ. וּבְנֵה אוֹתָהּ בְּקָרוֹב בְּיָמֵינוּ בִּנְיַן עוֹלָם. וְכִפֵּא דָוִד

#### <u>בונה ירושלים:</u>

The Yaaros Devash<sup>2</sup> states that "we do not need lengthy explanations to explain this ברכה, as anyone with a Jewish Neshama will feel pain in his heart when

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>יערות דבש: ובאמרו ולא נבוש כי בך בטחנו, ישים ללבו דלא ייעול בכיסופא בעלמא דאתי קמיה מלכא קדישא, כי מה היא הבושת בעוה"ז, לפני מי הוא מתבייש, לפני בן אדם חציר ינתן הבל ורעות רוח, ועד זמן מה יאריך הבושת או הכבוד, הלא הכל כצל עובר שמתביישים, ובקץ ימים הם לעטרת תפארת ונשכח הכל, וכן להיפך, וכמעט שהכסף וקירבה אל הרשות משכיח הכל הכבוד והבושה, לא כן בעוה"ב, שהוא נכסף מבויש בעיני יוצר בראשית, וכל מלאכי מעלה מביישים אותו, וכרוז קרא בחיל, סורו טמא אל תגעו למו, דא פלניא דעבר על פולחנא דמריה, טב ליה דלא איתברא, ווי ליה, ווי לנשמתיה, וכהנה כרוזים מכל עולמות, ואפילו נשמת קרובים עומדים מרחוק ואומרים לו, ווי לך, מה עשית אשר הבאת עלינו בושה וכלימה הזו, אי בן רשע, עליך נאמר בן כסיל תוגת אמו, מה עשית, למה עכרתנו וגרמת לנו כל הבוז וקלון הזה, ולעיניהם באים משחיתים מחבלים וחוטפים אותו, והם צועקים מרה וי וי לכל זה, אוי לנו כי יולד לנו בן כזה, ובצרה זו וכלימה תמיד זמן רב, וזהו תכלית הבושה וכלימה, אוי לאותה בושה, ולכן היטב אשר דיבר עקביא [עדיות פ״ה מ״ה] מוטב שאקרא שוטה כל ימי, ואל אעשה עצמי רשע שעה א׳ לפני המקום:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת ולירושלים ואת צמח וכו', אין צורך להאריך, כי צריך להוריד דמעה מאין הפוגות, על בנין ירושלים והחזרת קרן דוד, כי היא תכלית שלימות אנושי, ואם אין לנו ירושלים ומלכות בית דוד, למה לנו חיים, ולירושלים יקרא כסא ה', וכן בדוד שישב ממש כעין מרכבה עליונה, כדכתיב [דה"א נט, כג] וישב שלמה על כסא ה', ואם מלאכי מעלה קוראים בבכי וקינה על חורבן ירושלים יום ולילה לא יחשו, והם אבילי ציון, איך נחשה אנן ולא נבכה על חילול השם שנתחלל בחורבן ירושלים ואבדן מלכות בית דוד, וחייב כל איש לומר בלבו, רבש"ע הריני מוסר נפשי על קדושת שמך, ואם אין אני כדאי לראות בבנין ציון והחזרת מלכות ב"ד, אמות על קדושת שמך ועיני לא יהיו רואות, אפס בנה ירושלים והצמח קרן דוד למען יתקדש שמך, ותרחם על בניך העלובים, נטושים בגולה, הסובלים על יחודך ומקדשים שמך ברבים, היות כי בעו"ה חורבן ושוממות מקדש תפארתינו ואבדן מלכות ב"ד, ידוע לכל כמה העדר וחסרון טובה שגורם לנו, וממשירדנו מחיים למות, וכן להיפך, בשוב ה' שיבת ציון נהיה עולים ממות לחיים ואין בנו אלא חלק ס' מחיים, ולכך נאמר [תהלים קכו. א] בשוב ה' וכו' היינו כחולמים, כי כמו חלום יש בו חלק ס' ממיתה, כך אנו

When Yerushalayim is restored to its proper glory man will reach completion as well.

#### את צמח דוד

ָאֶת צֶמַח דָּוִד עַבְדְּךָ מְהֵרָה תַצְמִיחַ. וְקַרְנוֹ תָּרוּם בִּישׁוּעָתֶךָ. כִּי לִישׁוּעָתְךָ קוּינוּ כָּל הַיוֹם. בָּרוּךְ אַתָּה יְהֹוָה. מַצְמִיחַ

We doven for Mashiach but not for Olam Haba, i.e we ask for a Yeshua in this-worldly terms, for Tefila is חיי שעה.

# שמע קולינו

שְׁמַע קּוֹלֵנוּ. יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ חוּס וְרָחֵם עָלֵינוּ. וְקַבֵּל בְּרָחֲמִים וּבְרָצוֹן אֶת תְּפָלֶתֵנוּ. כִּי אֵל שׁוֹמֵעַ תְּפָלוֹת וְתַחֲנוּנִים כִּי אָתָה שׁוֹמֵעַ תִּפָלֶת עָמָרָ יִשִּׁרָאֵל בְּרָחֲמִים. בָּרוּךְ אַתָּה יִהֹוָה. שׁוֹמֵעַ תִּפְלָה:

### שמע קולנו.

The Yaaros Devash points out that it is proper to mention all of a person's needs, both large and small, and that he should pray for success in anything specific that he wants to accomplish that day. Clearly, if there is a צרה in his home he is obligated to pray for salvation, and even if there is a joyous occasion taking place he should pray that he should not come to sin through it.<sup>1</sup>

A person should add individual requests in his own language, as G-d desires prayers that emanate from the heart. These prayers are considered to be beautiful, clear prayers in the eyes of G-d.<sup>2</sup>

When a person prepares בקשות to ask G-d in his Tefillah each day his Tefillos will not be said by rote, as he will put thought and feeling into his words. Such a Tefilla is a complete, ideal prayer; a prayer that comes from the depths of the heart.<sup>3</sup>

Page 148 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת שמע קולנו וכו', בו ישים כל מגמותיו לה' להתפלל לו על כל צרכיו אפילו דבר קטן או גדול, לא יבצר דבר מה שלא יתפלל בו לה', אם צריך לעשות שידוך עם עצמו או בניו ובנותיו, יתפלל לה'. לסחורה יתפלל לה', שיצליחו ויוליכו בדרך הישר. כללו של דבר, אין דבר מה שרצונו לעשות בו ביום, מה שלא יתפלל לה' להצליחו ולהוליכו בדרך הישר ונכון, ואצ"ל אם יש לו ח"ו איזה צרה בתוך ביתו, שצריך להתפלל, וכן אם יש לו איזה שמחה, שיתפלל שלא יחטא בשמחה ולא יקרהו עון שלא תהיה ח"ו שמחה שאחריה תוגה.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>יערות דבש – ח״א דרוש א: ועל כל ענין מה שעוסק, יתפלל בלשונו, ואף כי לשונו לשון עלג ואינו יכול להתפלל בלשון עברי כראוי, הוא חביב לפני הקב״ה כאילו הרבה להתפלל בלשון רחבה שפה ברורה ונעימה וצחה:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: וע"י תפלה זו, ישמע ה' לקולנו ויצא לנו תועלת, כי תפלה זו ודאי בכונה, ולא יהיה פיו ולשונו מדבר ולבו בל עמו, כמדבר בהרגל וכמצות אנשים מלומדה, כי אם מתפלל בכל יום דבר חדש מה שצריך לו באותו זמן ועת, וגם מסדר תפלתו בפיו אם כן לזה צריך כונה ודאי ואי אפשר להתפלל בלי כונה מיוחדת, וא"כ יוצא ידי תפלה גמורה, כי זהו העיקר, התפלה הבאה ממעמקי הלב, דכתיב [תהלים קלא, א] ממעמקים קראתיך, היינו מעמקי הלב

By way of praying like this, a person will realize that nothing in this world happens by chance; through his actions and prayers he can effect great changes to his own life. He will also see that he has to listen to '\tau, as all that happens in this world is through the Will of G-d. If something good happens to him it is because G-d willed it to happen, and vice versa.\(^1\)

An added benefit of asking '\textit{\sigma} for specific, personal needs in Tefillah is that this will prevent a person from sin, as how can one request something from G-d (i.e. a marriage partner, children, money) and then use that very same blessing to go against G-d's wishes? Therefore, one who prays for his needs will not come to sin.<sup>2</sup>

# 5. The Last Three Brochos

The Sages tell us that the first three blessing are praises to our Master before asking for our needs in the middle blessings. The last three are like a servant who has received his request and is now taking his leave.<sup>3</sup>

#### רצה

ּרְצֵה יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ בְּעַמְּךָ יִשְׂרָאֵל וּבִתְפָלָתָם וְהָשֵׁב אֶת הָעֲבוֹדָה לִדְבִיר בֵּיתֶךָ. וְאִשֵּׁי יִשְׂרָאֵל וּתְפִּלָּתָם. בְּאַהֲבָה

#### רצה:

In the ברכה of רצה we should have in mind to give ourselves over in the service of הי. We should picture ourselves as if we were tied to the Mizbeach, prepared to be a Korban. The benefit of this mindset is that if we imagine ourselves as being fit and ready to be sacrificed to G-d we will stay away from sin and repent if we do, as a Korban is not allowed to have any flaws and sin is a blemish.

<sup>1</sup>יערות דבש – ח״א דרוש א: ועוד עיקר התועלת, שקובע בלבו כי אין אדם ואיש ישראלי ניתן למקרים וסדר הזמן, עד שאין צריך תפלה, רק תלוי במזלו וחריצות ענינו ושקידת מעשיו והשגחה בדרכיו, כי אם החריצות והשקידה והפעולה הכל שקר, ומה׳ נתכנו לאיש ישראלי כל עלילות מצעדיו, ואינו נוקף אצבע מלמטה עד שיכריזו עליו מלמעלה [חולין ז ע״ב]:

<sup>2</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: ובזה יתן אל לבו, איך החיוב עליו לשמור פי מלך מלכי המלכים מלכו של עולם, כי הכל מאתו בהשגחה פרטית, וכל מה שקרה לו מנזק וצער, הכל מה' הוא, וכן כל מה שהיה לו מהרוחה עדן, היה מה', וא"כ למה זה לשקר ילך שובב בדרך לבו אחרי הבצע וחמדת הזמן הכלה כענן, ואם יגע עד למחר וה' לא צוה לא יהיה, ואיך יבקש מה' עושר להכעים בו לבורא. וכן אם כל שאלתו יהיה מה', לא יעלה עללבו לחטוא בו, דרך משל, אם יבקש מה' אשה, לא יעלה על לבו לחטוא בה ולילך אתה בפריצות וכדומה, וכן בנים, לא יעלה בלבו לחטוא בהם, דרך משל, לגדל בנים ח"ו לתרבות רעה ולגדלם בכל דרכי רשעים בעו"ה, ולהבדילן מתורת ה' ומבית תורת יהודים עודנו בכפו תורת ה', כאשר כמעט יגדיל, יבליעו ללמדו לשון צרפת וכתיבה וחשבון וריקוד וכדרך נערים עם בתולות, ונתמעטו מעינות התורה בעו"ה ממש לא שעה ביום, ואם יהי לו בנות להדריכן בדרך פריצות בלבושי יקרים ויתר חוקות זרים, ולהשיאן לבני בלתי בני תורה, הזו אשר ביקש מה', וכי יבקש אדם מחבירו תן לי כך, כדי שאהיה עושה בו לך מורת רוח, הלא זה רחוק מהטבע, ואיך יבקש איש כזאת מהשם. ולכן המתפלל תמיד על כל צרכיו מה', לא במהרה הוא חוטא, וכן אמר דוד ותהלים לז, הן גול על ה' דרכך וכו':

מסכת ברכות דף לד ע"א: לעולם אל ישאל אדם צרכיו לא בשלש ראשונות ולא בשלש אחרונות אלא באמצעיות דומה לעבד שמבקש פרס באמצעיות דומה לעבד שמבקש פרס מרבו אחרונות דומה לעבד שמבקש פרס מרבו ונפטר והולך לו

(We should desire to die על קדוש השם, which is compared to the Korban Olah that is completely for G-d. When a person dies to sanctify G-d's Name his sins are removed and he is therefore a perfect Korban: blemish-free.)

#### והשב את העבודה:

We ask ' $\pi$  to return the Avoda through which the world can come to its purpose and completion.<sup>2</sup>

Before bringing a קרבן a person does תשובה. Because Tefillah is in place of Korbanos we have the תשובה of Avoda: through the סדר of Avoda: through the ברכה we can prepare ourselves for this ברכה of Avodas HaKorbanos.<sup>3</sup>

#### ותחזינה:

When praying that we should see  $\pi$  return to Jerusalem we should pray that this homecoming should be in our own merits, as we know that our eyes will only be able to see the גאולה if it comes through us (as opposed to coming in the merit of our forefathers).  $\pi$  promised to redeem the Jews from exile in the merit of their suffering through גלות and accepting the pain with love, believing in G-d and waiting for His salvation.

We have already dovened for the Beis HaMikdash. Now we doven that HaShm should accept our Avoda. (Although this is one of the last 3 blessings of thank you, the Beis Elokim explains that even these contain requests.) We see from this that the idea of the Beis HaMikdash has independent value from the Avoda and vice-versa.

#### מודים

מוֹדִים אֲנַחְנוּ לָךְ. שָׁאַתָּה הוּא יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ לְעוֹלָם וָעֶד. צוּר חַיֵּינוּ. מָגַן יִשְׁעֵנוּ אַתָּה הוּא לְדוֹר

Page 150 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת רצה ימסור נפשו לעבודת ה', ויעלה בלבו כאלו נעקד על גבי המזבח ואש המזבח יוקד בו, והרי הוא עולה כליל לה', ויתאוה מאוד שיהרג על קידוש השם שהוא עולה כולו כליל לה', כי אם יכן לזבח, צריך שלא יהיה בו מום, ואם חוטא באיזה אבר, הרי זה מום לא ירצה, ...וכאשר נאמר [מלאכי א, ח] כי תקריבון עור או פסח או גזול וחולה - חולי נפשות - הירצה ה', אבל במוסרו עצמו על קדושת השם יתברך, הרי אין כאן מום, כי הרי סר חטאיו, ולכך יתאוה להיות נהרג על קידוש השם יתעלה,..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ויתפלל מאוד לה' שתחזור העבודה למקומה, כי שם נעשה תיקון עולמים... וי וי, איך יערב לנו לאכול ולשתות, קרבן שנ' בו ריח ניחוח לה', יוצר עולם ומלואו יש לו נייחא מקרבן ונאבד ממנו, איך נוכל לינום, ולא נשכב לעפר ונדום, כי ניטל מחמדינו, וע"ז דוה לבנו, על הר ציון ששמם שועלים הלכו בו ונשבתה העבודה, ובשברון לבב יתפלל שתחזור העבודה לירושלים, כי היא תכלית השלמות:

וקודם הקרבת הקרבן צריך תשובה, ולכך כל סדר ברכות ותפלה, קודם לזה צריך לתקן עצמו בתשובה לבל $^{\mathrm{c}}$ יראה בו מום

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ובאמרו ברכת ותחזינה, ישים אל לבו שיזכה שיהיה בזכותו, כי מה שהוא בזכותו יוכל לראות ומה שהוא בזכות אבות אינו יוכל לראות, ולכך אשת לוט לא היתה יכולה לראות במפלת טדום, שהיה בזכות אברהם בזכות אבות, אינו יוכל לראות, ולכך אשת לוט לא היתה יכולה כמו דכתיב [ישעי׳ סג, טז] אברהם לא ידענו הצלתה, ולכך הבטיח הקב״ה לעתיד לבא יגאל ישראל בזכות שטובלים גלות המר ומקבלים באהבה ומאמינים ביחודו ומצפים לישועה, כאשר היה במצרים שנגאלו בזכות אמונה, ולכך נאמר [ישעיה נב, ה] כי עין בעין יראו בשוב ה׳ שבות ציון, וכן בקשתינו ותחזינה עינינו:

נוֹדֶה לְּךָ וּנְסַפֵּר תְּהָלֶּתֶרְ¹, עֵל חַיֵּינוּ הַמְּסוּרִים בְּיָדֶךָ. וְעַל נִשְׁמוֹתֵינוּ הַפְּקוּדוֹת לְךָ. וְעַל נִסְּירָ שְׁבְּכָל יוֹם עִמָּנוּ. וְעַל מַעוֹלֶם קוִינוּ לָרָ:²הַטוֹב כִּי לֹא כָלוּ רַחַמֶּיךָ. וְהַמְרַחֵם כִּי לֹא תַמוּ חַסְדֵיךָ.

#### מודים:

מודים is the blessing of הודאה, in which we thank G-d for all the good He does for us. Each day miraculous events happen, events that we often don't know about or even realize their true extent.

מודים is the time to express our gratitude to G-d for returning our souls to us each morning. The Gemara likens the returning of our טשמות to a collateral given for a debt one owes: if a person does not pay his debt, the owner keeps the collateral. G-d, Who "owns" our souls and all else, overlooks all we owe Him and returns our souls, our "collateral", each day, even though we have not settled our debts with Him. This thought should cause us to praise and thank G-d.<sup>3</sup>

# הטוב שמך ולך נאה להודות:

This is the only Brocha which ends in the Nochach (we address G-d in the second person). All the other blessings end in the third person or are at least ambiguous. This because this is the only blessing where we are the active party of the blessing – we are thanking G-d and not asking Him to do something for us.<sup>4</sup>

#### נשיאות כפים

```
אֶלהֵינוּ וֵאלהֵי אֲבוֹתֵינוּ. בָּרְכֵנוּ בַּבְּרָכָה הַמְשֻׁלֶּשֶׁת בַּתּוֹרָה הַכְּתוּבָה עַל יְדֵי משֶׁה עַבְדֶּךָ. הָאֲמוּרָה מְפֵּי אַהַרֹן וּבְנָיוּ יְבֶּרֶכְרְ יְהֹוָה וְיִשְׁמְדֶרָ:
יְבֶרֶכְרְ יְהֹוָה פְּנִיוּ אֵלֶיךְ וְיִשְׁמְדֶּרָ:
יִשְׂא יְהוָה פְּנִיוּ אֵלֶיךְ וְיִשֶׁם לְךְ שָׁלוֹם:
יִשְׂא יְהוֹה פְּנִיוּ אֵלֶיךְ וְיִשֵּׁם לְךְ שָׁלוֹם:
והש"ץ ממשיך "שים שלום":
אם עלו כהנים לדוכן קוראים להם - כֹּהְנִים:
והכהנים מברכים:
בְּרוּרְ אַתָּה יְהוָה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךְ הָעוֹלְם אֲשֶׁר קִדְשְׁנוּ בִּקְדָשְׁתוֹ שֶׁל אַהַר ֹן, וְצִנְּנוּ לְבָרֵךְ אֶת עַמּוֹ יִשְׂרָאֵל בְּאַהַבָּה:
יְבְרֶכְרְ יְהֹוֹה וְיִשְׁמְרֶרָ:
יְבְּרֶכְרְ יְהֹוָה וְיִשְׁמְרֶרָ:
יְבְּרֶכְרְ יְהֹוֹה וְיִשְׁמְרֶרֵ:
יְבְּרֶבְר יְהֹוֹה וְיִשְׁמְרֶרֵ:
יְבְּרֶבְר יְהֹוֹה וְיִשְׁמְרֶרֵ:
יְבְּרֵבְ יְהֹוֹה וְּשִׁלְיִרְ וִיחֻנֶּךָ:
יְבְּיִם:
יְאֵר יְהֹוֹה פָּנִיוּ אֵלֶיךְ וִיחֻנֶּךָ:
יְאֵמֵן:
יְבֹּרֵר עונים:
יְאֵר יְהֹוֹה פָּנִיוּ אֵלֶיךְ וִיחֻנֶּךָ:
יְבְּרֵב וֹת וּנִים:
יְבֵּר וְתִּיִם:
יְבְרֵב וֹת וְנִים:
יְבְּרֵב וֹא הֵיִבְי אֵלֶיךְ וִיחֻנֶּךָ:
יְבְּרָב וֹת וְשִׁמְּוֹ אֵלֶיךְ וִיחֻנֶּךָ:
יְבְּה וֹבְיִי אֵלֶיךְ וְיחֻנֶּךָ:
יְהֹוֹת וּנִים:
```

Page 151 of 178

תהלים עט:יג<sup>1</sup>

קינות ג:כב $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>יערות דבש – ח"א דרוש א: בברכת הודאה, יתן לה' שבח על נפלאותיו, כי אין בעל הנס מכיר בנסו (נדה לא,), ובכל יום יקרה לאיש הישראלי נסים רבים ואין מרגיש, כדכתיב [תהלים קלו, ד] לעושה נפלאות גדולות לא,), ובכל יום יקרה לאיש הישראלי נסים רבים ואין מרגיש, כדכתיב [תהלים נסי ה', כבר ח"ו תמנו לגוע, כי כל שרי מעלה ומזלות רקיע לוחמים נגדינו, כדכתיב [תהלים נו. ג] רבים לוחמים לי מרום, וביחוד יתן הודאה על החזרת נשמתו, כמבואר בזוהר [ח"ג קיט.] האי מאן דיהיב פקדון לחבירו והוא חייב לו, הלא תופס הפקדון בשביל החוב, ואנן מפקידין כל לילה הנשמות בידו, ומחזירן לנו בכל יום, ואינו תופסן בשביל מה שאנו חייבים לו בעו"ה רוב החובות, ולכך אמר בזוהר, שיש ללמוד הימנו שאין לתפוס פקדון חבירו אפי' הוא חייב לו חוב, ומאן דתפס לית ביה הימנותא קדישא, ולכך אנו צריכים להודות ולשבח:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Rabbi Reuven Leuchter

∙ıทผ

ָּבָיִר הַמָּרוֹם שׁוֹכֶן בִּגְבוּרָה אַתַּה שָׁלוֹם וְשִׁמְרָ שָׁלוֹם. יָהִי רָצוֹן שֶׁתַּשִׁים עַלֵינוּ וְעַל כָּל עַמְרָ בֵּית יְשְׁרָאֵל.

The custom is not to to to do מנחה for מערים lest we are not in the right state, and we do not do it at מערים either since the Mitzvah can only be done by day. Outside of Israel, the custom is only to do נשיאות כפים on festivals. The Shulchan Aruch explains that in Chutz LaAretz we are too caught up in our Parnosa and daily needs to be focused on the joy required for this Mitzvah (even on Shabbos!). Seemingly, in Israel there is a higher level of בטחון and therefore we worry less even if conditions are more difficult<sup>2</sup>.

Sefer Halkrim says that this is referring to two types of שלום, in this world and in the next<sup>3</sup>.

#### יברכך הי וישמרך:

May HaSh-m bless you with material well-being (יברכך הי) and may this blessing be sustained (וישמרך)<sup>4</sup>.

#### יאר הי פניו אליך ויחנך:

May you be blessed with wisdom and the joy of learning the light of Torah (יאר ה' פניו אליך) and be blessed with a complete understanding (ויתוד). $^5$ 

### וישם לך שלום:

במדבר ו':כי״ד-כי״ז $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>בש"ע או"ח סי' קכ"ט שאין נשיאות כפיים רק בשחרית ומוסף ולא מנחה ומעריב, ואף על פי שמנהגינו שאין נושאין כפיים אלא ביו"ט מפני שאז שרויין בשמחת יו"ט מה שאין כן בשאר ימים אפילו בשבתות שטרודים נושאין כפיים אלא ביו"ט מפני שאז שרויין בשמחת יו"ט מה שאין כן בשאר ימים אפילו בשבתות שטרודית בהרהורים על פרנסתם כמבואר ברמ"א בשולחן ערוך אורח חיים סי' קכ"ח, מכל מקום גם בימי חול בשחרית ומוסף על כל פנים מדינא ראוי לנשיאת כפיים, אבל במנחה ובמעריב אסור מדינא כמבואר בשו"ע שם סי' קכ"ט, במעריב משום דאין נשיאות כפיים בלילה , ובמנחה משום גזירה דשכרות. ולפי זה היה ראוי לישא כפיים במנחה של תענית מ"מ גזרו של תענית אטו מנחה של שאר ימים, וכיון דמנחה של תענית יש בו נשיאת כפיים מדינא אף שמנהגנו שאין נו"כ אפילו במנחה של תענית, ולכן במנחה של ד' צומות ואפי' בה"ב אומרים שים שלום ובכל תפילה שאומרים שים שלום אומר נש"ץ או"א ברכנו וגו'.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ספר העקרים - מאמר רביעי פרק נא: התענוג הרוחני בעולם העליון שהוא רחוק מן ההפך והוא העוה"ב שהוא עקר השכר לנפש ואל שלום הגוף בעוה"ז שהוא סבת השכר בעוה"ב שהוא שנזכר בסוף ברכת כהנים וישם לך שלום (במדבר י') לרמוז אל שני מיני השלום בעוה"ז ובעוה"ב

<sup>\*</sup>ספר העיקרים, שם: כי בתחלה אמר יברכך ה' וישמרך על הצלחת הקנינים הגשמיים ושמירתם

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ספר העיקרים, שם: אחר כך אמר יאר ה' פניו אליך ויחנך על הצלחת החכמה ולשמות התורה שנקראו אור שנאמר כי נר מצוה ותורה אור (משלי ו') חכמת אדם תאיר פניו (קהלת ח') ויחנך רמז אל השלמות השכלי אמר משה ואדעך למען אמצא חן בעיניך (שמות ל"ג)

This is referring to peace in the World to Come<sup>1</sup>. However, these two blessings, material blessing and the spiritual blessings of the Torah, often seem in conflict with each other. It is שלום that will ensure that the material body and the spiritual soul will work in harmony towards this goal.<sup>2</sup> Therefore, the reward in the World to Come is called שלום א which although earned by us, ultimately has to be bestowed by G-d and is only achieved through His intimate and continuous help<sup>3</sup>.

### שים שלום

שִּׁים שָׁלוֹם טוֹבָה וּבְרָכָה. חֵן וָחֶסֶד וְרַחֲמִים עָלֵינוּ וְעַל כָּל יִשְׂרָאֵל עַמֶּךָ. בָּרְכֵנוּ אָבִינוּ כַּלְנוּ כְּאֶחָד בְּאוֹר פָּנֶיךָ. כִּי

בעשי״ת בִּסֵפֵר חַיִּים. בִּרַכַה וְשָׁלוֹם. וּפַרָנַסָה טוֹבָה. וָזָּכֵר וְנִכָּתֵב לְפָנֶיךָ. אֲנַחְנוּ וְכָל עַמְּךָ בֵּית יִשְׂרָאֵל. לְחַיִּים

שכח לומר בספר חיים וכו' הדין כמו וכתוב: בָּרוּךָ אַתָּה יָהֹוָה. הַמִּבְרֵךְ אֵת עַמוֹ יִשְׁרָאֵל בַּשְׁלוֹם:

### שים שלום:

Shalom is a great principle in this world – all of the Torah has the goal of leading towards Shalom - וכל נתיבותיה שלום. We end all our prayers (Shema, Kaddish, Benching) with peace because peace is the vessel to hold all other blessings<sup>4</sup>. If there is no peace, there will be no other blessings either.

This is a time to pray that one should have no Machlokes with his fellow man, no feelings of anger, jealousy, hatred or unhealthy competitiveness, but rather that we should all be united as one in love and brotherhood.<sup>5</sup> We should have כונה to fulfill the commandment of תפילה.

Page 153 of 178

השכר בעוה"ב שהוא שנזכר בסוף ברכת כהנים וישם לך שלום (במדבר י') $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ספר העיקרים, שם: ולפי ששתי אלו ההצלחות מתנגדות רוצה לומר הצלחת הקנינים הגופיים עם שלמות החכמה והתורה שהם סבות אל שלמות הנפש ולשכר העוה"ב ולמצוא חן בעיני השם יתברך אמר בסוף וישם לך שלום לרמוז שצריך אל השלום להשיג השלום הרוחני כי מאשר האדם מורכב משתי כחות הפכיות כח חמרי וכח נפשיי אי אפשר שיושג השלמות האנושי אם לא בהיות שלום והסכמה ביניהם שינתן לכל אחד מהם חלקו הראוי לו וע"י כך יושג השלום הרוחני

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ספר העיקרים, שם: ולפי שהשכר הרוחני הנפשיי הנצחיי אי אפשר שיושג אלא על צד החסד המוחלט כמו שנזכר בפרק ל"ה מזה המאמר הוצרך להזכיר נשיאות פנים וע"כ אמר ישא ה' פניו אליך ואח"כ לרמוז על השכר הרוחני הנמשך מנשיאות הפנים אמר וישם לך שלום לרמוז כי אחרית כל טובות שבעולם למין האדם הוא השכר הרוחני לנפש שנקרא שלום וכן אמר דוד המלך ע"ה (תהלים ל"ז) שמר תם וראה ישר כי אחרית לאיוז וולוח

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>משנה, עוקצין, פ"ג מש' יב: .... אמר רבי שמעון בן חלפתא, לא מצא הקדוש ברוך הוא כלי מחזיק ברכה לישראל אלא השלום, שנאמר (תהלים כט), יי עז לעמו יתן יי יברך את עמו בשלום:

מדרש: גדול השלום שנחן לפנחס שאין העולם מתנהג אלא בשלום והתורה כולה שלום שנאמר דרכיה דרכי נועם וכל נתיבותיה שלום ואם בא אדם מן הדרך שואלין לו שלום וכן שחרית שואלין לו שלום ובאמש כך שואלין בשלום. בברכת כהנים חותמין בשלום. שמע ישראל פורס סוכת שלום על עמו. התפלה חותמין בשלום. אר"ש בן חלפתא אין כלי מחזיק ברכה אלא שלום שמאמר ד' עוז לעמו יתן ד' יברך את עמו רשלוח

 $<sup>^{5}</sup>$ יערות דבש – ח״א דרוש א: בברכת שים שלום,יש להתפלל על השלום, כי אין כלי מחזיק ברכה אלא השלום, [סוף עוקצין] כי הוא קשר הנחמד, והוא אחדות גמור של ישראל, וכאשר יתפלל על השלום, יתפלל שלא תהיה מחלוקת בישראל, ולא יהיו קנאה ושנאה ותחרות, כי כולם יהיו אהובים אחוזים ואחודים בתכלית היחוד

The word Shalom comes from the word Shleimus, which means completion. Its opposite, Machlokes, comes from the word Chelek, a fragment of something. The Sefas Emes<sup>1</sup> says that the natural state of man is to be in a state of Machlokes. Two people together will, unless they make an effort, move away from each other rather than closer together. This is a world of separate identities, where truth and the commitment to truth is not great enough to overcome the unique perspectives and inclinations which each of us brings to different situations. Were it not for G-d Himself, says the Malbim, the world would lack any semblance of unity<sup>2</sup>. G-d makes a covenant of peace which unifies the fragmented pieces of reality that comprises our world. According to the Kabbalists, each human is a 'small world' (Olam HaKatan), a microcosm of the large world (Olam HaGadol). Each human has to struggle to maintain an integrated wholesomeness, making peace and unity (שלום ושלימות) between his multi-faceted self, his physical, emotional, intellectual and spiritual aspects, all of his qualities, talents and character traits, and all of his hang-ups and idiosyncracies. So too, we have to struggle to put the world at large together into one picture. Without a gift from G-d, without the fundamental unity of His One-ness (הנהגת יחודו) underlying and combining the whole universe into a covenant of peace, we would never be able to move towards unity on the surface reality which we can access<sup>3</sup>.

And hence the remarkable words:

עושה שלום במרומיו הוא יעשה שלום עלינו ועל כל ישראל אמן

He who makes peace (as a natural state) in the worlds above, He will continuously recreate peace over us (in a world of natural fragmentation), etc<sup>4</sup>.

The fact that the world naturally flows away from unity makes Shalom a difficult and messy thing to achieve. It requires a deep commitment and pursuit by mankind to be accomplished. In the case of Pinchus, it was ironically only achieved at the expense of blood and lives. But the Torah goes to great trouble, telling us about all kinds of different disputes and their resolutions, to stress that Shalom is a meta-value.

# אלוקי, נצור לשוני מרע

אֱלֹהַי. וָצֹר לְשׁוֹנִי מֵדָע וּשְׂפָתַי מִדַּבֵּר מִרְמָה⁵. וְלִמְקַלְלֵי וַפְשִׁי תִדֹם. וְוַפְשִׁי כֶּעָפָר לַכֹּל תִּהְיֶה. פְּתַח לִבִּי בְּתוֹרָתֶךָ.

ריש פרשת קרח<sup>1</sup>

ריש פרשת פינחס פסוק יב<sup>2</sup>

<sup>3</sup>מלבים: הקב״ה כרת עם כלל המציאות ברית השלום, כי כל המציאות מורכב מכחות מתנגדים זה לזה והם מפורדים איש מאחיו

4נו"ף ספר הנויקריח

ע"פ תהלים ל"ד:י"ד<sup>5</sup>

ַעֵשָׂה לַמַעו שְׁמֶּךָ. עֲשֶׂה לְמַעו יְמִינֶךָ. עֲשֶׂה לְמַעו קְדָשָּׁתֶךָ. עֲשֶׂה לְמַעו תּוֹרָתֶךָ. לְמַעו יִדִידֶיךָ הוֹשִׁיעָה יְמִינְךְ

ִיְהְיוּ לְרָצוֹן אִמְרֵי פִי וְהָגְיוֹן לִבִּי לְפָנֶיךָ. יְהֹוָה צוּרִי וְגוֹאֲלִי²: עֹשֶׁה שָׁלוֹם (בעשי״ת - הַשָּׁלוֹם) בִּמְרוֹמָיו. הוּא יַעֲשֶׂה שָׁלוֹם עָלֵינוּ וְעַל כָּל יִשְׂרָאֵל. וְאִמְרוּ אָמֵן: יְהִי רָצוֹן מִלְפָנֶיך יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ. שֶׁיִבָּנֶה בֵּית הַמִּקְדָּשׁ בִּמְהֵרָה בְיָמֵינוּ. וְתֵן חֶלְקַנוּ בְּתוֹרָתֶךְ:ושם

The Gemorrah<sup>4</sup> brings various prayers which the Amoraim made up for themselves to say at the end of the Shmoneh Esreh. The Meiri explains that they felt that they should not suddenly end with the last blessing and 'go home,' so to speak. The additional prayers reflect their overflow of feelings towards G-d, the desire to get in an extra praise<sup>5</sup>. Some of these prayers have become a part of dovening in various places. Rav's prayer, for example, became a part of Birkas HaChodesh, and Rebbe's appears in the section on Birkas HaShachar<sup>6</sup>. Rava's prayer appears in the dovening of Yom Kippur<sup>7</sup>. The prayer of אלהי נצור לשוני מרע is the one which Mar, the son of Ravina, used to say<sup>8</sup>.

### יהיו לרצון אמרי פי:

The Gemorrah says that, thematically speaking, יהיו לרצון could just as comfortably be put at the beginning of the Shmoneh Esreh as at the end. It was put at the end, they say, because Dovid HaMelech said this psalm after 18 others, and therefore we too say it after 18 blessings<sup>9</sup>.

#### יהי רצון ... שיבנה בית המקדש ....ותן חלקנו בתורתך:

Page 155 of 178

וע"פ תהלים ס":ז" 2ע"פ תהלים י"ט:ט"ו מלאכי ג:ד 4מסכת ברכות דף טז ע"ב

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>המאירי, מסכת ברכות דף יז ע"א: אחר שקרא אדם את שמע והתפלל ראוי לו להפטר מתפילתו בדברי שבח אחר ברכות התפלה ושיסיים את תפלתו בדברים אחרים של תפלה שלא יפטר מברכותיו פתאום וילך לו מפני זה היו חכמי התלמוד מחדשים אחר תפלתם מטבע תפלה מעין תחנונים מהם

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>רבי בתר צלותיה אמר הכי יהי רצון מלפניך ה' אלהינו ואלהי אבותינו שתצילנו מעזי פנים ומעזות פנים מאדם רע ומפגע רע מיצר רע מחבר רע משכן רע ומשטן המשחית ומדין בפמליא של מעלה ובפמליא של מטה ובין התלמידים העוסקים בתורתך בין עוסקין לשמה בין עוסקין שלא לשמה וכל העוסקין שלא לשמה יהי רצון שיהו עוסקין לשמה

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>רבא בתר צלותיה אמר הכי אלהי עד שלא נוצרתי איני כדאי ועכשיו שנוצרתי כאלו לא נוצרתי עפר אני בחיי קל וחומר במיתתי הרי אני לפניך ככלי מלא בושה וכלימה יהי רצון מלפניך ה' אלהי שלא אחטא עוד ומה שחטאתי לפניך מרק ברחמיך הרבים אבל לא על ידי יסורין וחלאים רעים

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>מר בריה דרבינא כי הוה מסיים צלותיה אמר הכי אלהי נצור לשוני מרע ושפתותי מדבר מרמה ולמקללי נפשי תדום ונפשי כעפר לכל תהיה פתח לבי בתורתך ובמצותיך תרדוף נפשי ותצילני מפגע רע מיצר הרע ומאשה רעה ומכל רעות המתרגשות לבא בעולם וכל החושבים עלי רעה מהרה הפר עצתם וקלקל מחשבותם יהיו לרצון אמרי פי והגיון לבי לפניך ה' צורי וגואלי

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>מסכת ברכות דף ט ע"ב: מכדי האי יהיו לרצון אמרי פי משמע לבסוף ומשמע מעיקרא דבעינא למימר מאי טעמא תקנוהו רבנן לאחר שמונה עשרה ברכות לימרו מעיקרא אמר רבי יהודה בריה דרבי שמעון בן פזי הואיל ולא אמרו דוד אלא לאחר שמונה עשרה פרשיות לפיכך תקינו רבנן לאחר שמונה עשרה ברכות הני שמונה עשרה הויין אשרי האיש ולמה רגשו גוים חדא פרשה היא

The Maharal says that these are two distinct levels: the desire to have a Chelek in HaSh-m's Torah builds on the level of rebuilding the Beis HaMikdash<sup>1</sup>.

## וערבה להי מנחת יהודה:

Olos HaRiyah points out that we ask to rebuild the Temple and then to bring a Mincha, a flour offering. We should have asked to bring an animal Korban, as the flour offerings were essentially for those who did not have the money to bring an animal Korban. However, he states that in the time of Moshiach the animals will be fully sanctified and elevated – there will be no further purpose in sacrificing them, and therefore we will all bring flour offerings.

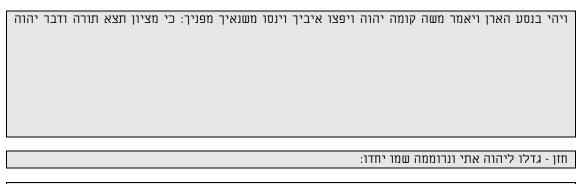
<sup>1</sup>מהר"ל, נר מצוה: כי התורה והבית המקדש הם שתי מדריגות זו על זו כמו שאמרו (אבות פ"ה משנה כ :יהי רצון מלפניך יי אלהינו שתבנה עירך במהרה בימינו ותן חלקנו בתורתך:) בכל מקום שמים אלן יחד, יהי רצון מלפניך ד' אלוקינו שיבנה בית המקדש במהרה בימינו ותן חלקינו בתורתך

\_

# F-TACHANUN AND THE REST OF SHACHARIS

Clearly, whatever takes place after addressing G-d directly is a kind of winding down, a bringing of lofty spirituality into the world. We fall on our faces, we publicly read from His Torah, and we pray that other nations will follow our example, etc.

# 1. Krias HaTorah:



קהל - לך יהוה הגדלה והגבורה והתפארת והנצח וההוד כי כל בשמים ובארץ: לך יהוה הממלכה והמתנשא

The Mishnah in Megillah tells us that on Mondays, Thursdays and Shabbos Mincha, three people are called to the Torah and this may not be split up into more people, for these are times when people are under time pressure and it is not fair on them. On Rosh Chodesh and Chol HaMoed we call up four people, on Yom Tov – five, on Yom Kippur – six and on Shabbos morning – seven 1. This goes in the order of holiness of the day.

The Gemorrah says that the three people who are called up are reminiscent of the Torah, Prophets and Sages. Alternatively, they are reminiscent of the Cohanim, Leviim and Yisraelim<sup>2</sup>.

The entire reading has to comprise a minimum of ten verses, reminiscent of the ten people in a community who should be dedicated to Torah learning, of the Ten Commandments, the Ten Sayings of Creation and the ten different languages of praise used by Dovid HeMelech in Tehilim<sup>3</sup>.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת מגילה כא עמ' א: בשני וחמישי בשבת במנחה קורין שלשה אין פוחתין מהן ואין מוסיפין עליהן ואין מפטירין בנביא ... בראשי חדשים ובחולו של מועד קורין ארבעה אין פוחתין מהן ואין מוסיפין עליהן ואין מפטירין בנביא הפותח והחותם בתורה מברך לפניה ולאחריה זה הכלל כל שיש בו מוסף ואינו יום טוב קורין ארבעה ביום טוב חמשה ביום הכפורים ששה בשבת שבעה אין פוחתין מהן אבל מוסיפין עליהן ומפטירין בנביא הפותח והחותם בתורה מברך לפניה ולאחריה:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מסכת מגילה כא עמ' ב: הני שלשה (לקריאת התורה במנחה בשבת) כנגד מי אמר רב אסי כנגד תורה נביאים וכתובים רבא אמר כנגד כהנים לוים וישראלים

מסכת מגילה כא עמ' ב: תני רב שימי אין פוחתין מעשרה פסוקין בבית הכנסת וידבר עולה מן המנין הני עשרה כנגד מי אמר רבי יהושע בן לוי כנגד עשרה בטלנין שבבית הכנסת רב יוסף אמר כנגד עשרת הדברות

### לך די הגדולה וכוי:

To You, Oh G-d, is the greatness: this refers to the work of creation, and so it says: Who does great things past finding out<sup>1</sup>.

R. Akiva: 'To You, oh G-d, is the greatness': this refers to the splitting of the Red Sea<sup>2</sup>.

### *והגבורה:*

'And the power': this refers to the Exodus from Egypt, as it says: And Israel saw the great work, etc<sup>3</sup>.

R Akiva: 'And the power': this refers to the smiting of the first-born<sup>4</sup>.

#### והתפארת:

'And the glory': this refers to the sun and moon which stood still for Joshua, as it says: And the sun stood still and the moon stayed<sup>5</sup>.

R Akiva: 'And the glory': this refers to the giving of the Torah<sup>6</sup>.

#### והנצח:

'And the victory [nezah]': this refers to the fall of Rome, as it says: And their life-blood [nizham] is dashed against my garments<sup>7</sup>.

R Akiva: 'And the victory': this refers to Jerusalem<sup>8</sup>.

### וההוד:

מסכת ברכות דף נח ע"א: לך ה' הגדלה זו מעשה בראשית וכן הוא אומר עושה גדולות עד אין חקר $^{
m I}$ 

מסכת ברכות, שם: במתניתא תנא משמיה דרבי עקיבא לך ה' הגדלה זו קריעת ים סוף $^2$ 

 $^{\prime}$ מסכת ברכות, שם: והגבורה זו יציאת מצרים שנאמר וירא ישראל את היד הגדולה וגוי $^{\prime}$ 

מסכת ברכות, שם:והגבורה זו מכת בכורות $^4$ 

'מסכת ברכות, שם:והתפארת זו חמה ולבנה שעמדו לו ליהושע שנאמר וידום השמש וירח עמד וגר $^{5}$ 

מסכת ברכות, דף נח ע"א:: והתפארת זו מתן תורה<sup>6</sup>

מסכת ברכות, שם: והנצח זו מפלתה של רומי וכן הוא אומר ויז נצחם על בגדי וגו' $^{7}$ 

מסכת ברכות, שם: והנצח זו ירושלים $^8$ 

'And the majesty': this refers to the battle of the valleys of Arnon, as it says, Wherefore it is said in the book of the wars of the Lord: VaHav in Supah, and the valleys of Arnon<sup>1</sup>.

R Akiva: 'And the majesty': this refers to the Temple<sup>2</sup>.

### כי כל בשמים ובארץ:

'For all that is in heaven and earth': this refers to the war of Sisera, as it says: They fought from heaven, the stars in their courses fought against Sisera<sup>3</sup>.

# <u>לך יהוה הממלכה:</u>

'Thine is the kingdom, O Lord': this refers to the war against Amalek. For so it says: The hand upon the throne of the Lord, the Lord will have war with Amalek from generation to generation<sup>4</sup>.

#### והמתנשא:

'And Thou art exalted': this refers to the war of Gog and Magog; and so it says: Behold I am against thee, Oh Gog, chief prince of Meshech and Tubal<sup>5</sup>.

# לכל לראש:<u>6</u>

'As head above all': R. Hanan b. Raba said in the name of R. Johanan: Even a waterman is appointed from heaven.

# 2. Ashrei, Uva LeTzion

## ובא לציון:

ובַא לִצִיוֹן גוֹאֶל וּלְשֶׁבֵי פָשֶׁע בִּיַעֵקֹב. נָאָם יָהֹוָה:

<sup>&#</sup>x27;מסכת ברכות, שם: וההוד זו מלחמת נחלי ארנון שנאמר על כן יאמר בספר מלחמות ה' את והב בסופה וגו'

מסכת ברכות, שם: וההוד זו בית המקדש $^2$ 

מסכת ברכות, דף נח ע"א: כי כל בשמים ובארץ זו מלחמת סיסרא שנאמר מן שמים נלחמו הכוכבים ממסלותם  $^3$ וגר'

<sup>\*</sup>מסכת ברכות, שם: לך ה' הממלכה זו מלחמת עמלק וכן הוא אומר כי יד על כס יה

מסכת ברכות, שם: והמתנשא זו מלחמת גוג ומגוג וכן הוא אומר הנני אליך גוג נשיא ראש משך ותובל לכל $^5$ 

מסכת ברכות שם: נשיא ראש משך ותובל לכל לראש אמר רב חנן בר רבא אמר רבי יוחנן אפילו ריש גרגיתא מו שמיא מנו ליה

```
וַאָנִי זֹאת בְּרִיתִי. אוֹתָם אָמֵר יְהוֹהָ. רִּהִי אֲשֶׁר עֶלִיךָ וּדְבֶרִי אֲשֶׁר שָׁמְתִּי בְּפִין. לֹא יָמוּשׁוּ מִפִּין וּמִפִּי זַרְעֵלְ וּמִפִּי זַרְעֵלְ וּמְפִּי זַרְעֵלְ וּמְפִּי זְּה אָל זָה וְאָמָר:
מְּדְוֹשׁ יְחֹנִה קְּדְשׁׁ יְשֶׁבְּ בְּּבְּׁלְוֹ בִּיְ שְׁמִי תְּרֹוֹמָא עָלָאָה בֵּית שְׁכִינְתָּה. קַּדִּישׁ עַל אַרְעָא עוֹבְּד גְּבוּרְתָּה. קַּדִּישׁ נְּל אַרְעָא עוֹבְד גְּבוּרְתָּה. קַּדִּישׁ נַל אָרָעָא עוֹבְד גְּבוּרְתָּה. קַּדִּישׁ בְּשְׁמֵי תְּרֹוֹמָא עָלָאָה בֵּית שְׁכִינְתָּה עָלְ אָנְיוֹ קְּבְּיִין קְּרָים זְּיוֹ מְּן דִיוֹ וְאָשְׁמֵע אַחֲרֵי קוֹל רַעֲשׁ גְּדוֹל. בְּרוּךְ כְּבוֹד יְהוֹה מִמְּקוֹמוֹ יְּנְסְיְרָ זְיהֹוָה מַאֲתֵר בֵּית שְּכִינְתָה.

בְּתְּרִי יְקְרָא דִיהֹּה מָאֲתֵר בְּיִת שְּכִינְתָה לְּעָבְּי וְּלְבְּתְים.

בְּתְרִי יְקְרָא דִיהֹּהְה מָאֲתָר בְּיִת שְׁכִינְתָּה לְּעָם וְּלְעָלְים עָלְמָיְאָרְ זְיִהְיְּה מָאֲרְיִי שְׁתְּרָ בְּתָּה לְּעָבְּיתְ עָלְמִייִם וְּלְבְּתְים.

בְּבְּרְתְ בְּיָק לְעוֹלְם וְתִוֹרְתְ אֲשְׁתְ לִינְלִם וְתֹוֹרְתָּן אֲשְׁת לְיִבְּתְּ בְּיִם אְלְבְּתְים. אָשְׁי וְעָבְּתְּ לְּבְּתְיךְ לְעוֹלְם וְתִוֹרְתְ אָשְׁר וְבְםְּחָד לְּבָּתְים בְּעִבְּלְ בְּלְילִים וְתְּלְבְּתְים בְּעָבְּרְ בְּעָבְּרְ בְּעָּהְ בְּרִיתִּה אָבְּתְי בְּבְּתְ בְּיִם בְּיִם בְּלְבִּיתְ בְּיִבְּיתְ בְּעִבְּיִבְּים בְּיִבְּילְ בְּיוֹב בְּוֹב בְּנְהְרָיבְּים בְּבְּבְּיִבְּעָתְ לְּבְּתְיוֹי בְּתְרְיִבְּשְׁ בְּבְּבְּבְיִבְּיִבְּבְיוֹב בְּתְּבְּבְּבְּיִבְיבְּיִבְּבְיוֹ בְּעָבְבְיוֹם בְּתְבִּבְיוֹ בְּלְבִיוֹב בְּיוֹם בְּעְבִּבְיוֹם בְּתְבִּבְיוֹם בְּתְבִים בְּיוֹם בְּלְבִיוֹב בְּיוֹם בְּיְבְּיִבְּיִבְים בְּיִבְים בְּעָבִיבְּרְ בְּיוֹם בְּבְבוֹב בְּיִבְּרְיבְיוֹב בְּיוֹב בְּיוֹב בְּיוֹבְיבְים בְּבְיבִים בְּיִבְּיבְּיבְּבְים בְּיבְּבְיוֹבְיבְּים בְּבְים בְּיבְיבוֹ בְּבְיבוֹם בְּיוֹב בְּבְיוֹב בְּבְיוֹב בְּיוֹב בְּיוֹם בְּבְּבוֹי בְּבְיוֹב בְּבוֹבוֹם בְּיוֹבְים בְּבְיוֹב בְּבְיוֹב בְּיוֹב בְּיוֹבְים בְּיבְיבְּי בְּבְיבְיּבְיבְּבְיבְּבְילְנִים בְּבְיבְיבְים בְּיבְבְיוּבְיבְּבְיבְּבְּבְּיבְּבְיבְּבְיבְיבְיבְּבְיבְיבְיבְּבְּבְיבְּיבְיבְּבְיבְּבְיבְיבְיבְּבְּבְּבְּבְיבְּבְּיבְיבְבְּבְיבְּבְיבְיבְּבְיבְיב
```

### : ספר העקרים, שם

ביעקוב וגוי ואני זאת בריתי אותם אמר רק רוחי אשר עליך ודברי אשר שמתי בפיך לא ימושו מפיך (ישעיהו נט)

#### <u>ובא לציון גואל ולשבי פשע ביעקב:</u>

ישעיהו נט:כ-כא<sup>1</sup> 2תהלים כב:ד ישעיהו ו:ג<sup>3</sup> תרגום יהונתן על ישעיהו $^4$ יחזקאל ג:יב<sup>5</sup> תרגום יהונתן ליחזקאל $^6$ <sup>7</sup>שמות טו:יח תרגום אונקלוס שמות $^{8}$ 9דברי הימים כט:יח תהלים עח:לח $^{10}$ <sup>11</sup>תהלים פו:ה מיכה ז:כ $^{12}$ כו:תהלים סח:כ $^{13}$ תהלים מו:ח $^{14}$ תהלים פד:יג $^{15}$ <sup>16</sup> תהלים כ:י ישעיהו סה:כב<sup>17</sup> תהלים ל:ג $^{18}$ ירמיהו יז:ז<sup>19</sup> ישעיהו כו:ד<sup>20</sup> תהלים ט:יא $^{21}$ 

ישעיהו מב:כא<sup>22</sup>

G-d promises us to maintain His covenant with us until the end, by bringing the redemption.

# וַאַנִי זאת בַּריתי. אותם אַמַר יְהוַה:

This covenant (promise) of the redemption is being made by G-d, and therefore it will come true.

# <u>רוּחי אשר עליד:</u>

Since G-d undertakes to sustain this promise, i.e it is His match is upon us in this matter, nothing can get in the way since He is the Cause of everything to begin with<sup>1</sup>.

### ודברי אשר שמתי בפיד:

Since all the words that I, G-d, have put in your mouth (the prophet) about all other matters came about, the Jewish people will therefore believe you also in this matter. And therefore when you prophesize about any other matter, all your words will contribute to the belief of the Jewish people that the redemption will come about as well. This is דוברי אשר שמתי בפיך – all the words that I have put in your mouth will testify to this<sup>2</sup>.

#### ומפי זרעד וזרע זרעד מעתה חעד עולם:

There is also an unbroken chain of tradition to confirm this<sup>3</sup>.

```
יִתְגַּדַל וְיִתְקַדַּשׁ שְׁמֵהּ רַבָּא. אמן:
בְּעַלְמָא דִּי בְרָא כִרְעוּתֵהּ וְיַמְלִיךְ מַלְכוּתֵהּ בְּחַיֵּיכוֹן וּבְיוֹמֵיכוֹן וּבְחַיֵּי דְכָל בֵּית יִשְׁרָאֵל בַּעַגָּלָא וּבִוְמַן קּרִיב, וְאָמְרוּ
קו״ח - יְהֵא שְׁמֵהּ רַבָּא מְבָרַךְ לְעָלֵם וּלְעָלְמֵי עַלְמַיָּא:
חזן - יִתְבָּרָך. וְיִשְׁתַּבַּח וְיִתְפָּאַר וְיִתְרוֹמֵם וְיִתְנַשֵּא וְיִתְהַדָּר וְיִתְעַלֶּה וְיִתְהַלָּל שְׁמֵהּ דְּקֻדְשָׁא. בְּרִיךְ הוּא. אמן:
לְעֵלָּא (בעשׁ״ת לְעַלָּא לְעַלָּא מִבָּל) מִן כָּל בִּרְכָתָא וְשִׁירָתָא תְּשְׁבְּחָתָא וְנֶחֶמָתָא דְּאֲמִירָן בְּעַלְמָא. וְאִמְרוּ אָמֵן:
קהל - קבֵּל בְּלוֹתְהוֹן וּבָעוּתְהוֹן דְּכָל בֵּית יִשְׁרָאֵל קֻדָּם אֲבוּהוֹן דִּי בִשְׁמַיָּא, וְאִמְרוּ אָמֵן:
קהל - יְהִי שֶׁם יְהוֹּה מְבֹרָךְ מֵעַתָּה וְעַל עוֹלָם:
חזן - יְהֵא שְׁלָמָא רַבָּא מִן שְׁמַיָּא וְחַיִּים עָלֵינוּ וְעַל כָּל יִשְׂרָאֵל. וְאִמְרוּ אָמֵן:
```

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ספר העקרים - מאמר רביעי פרק מד: הוא היות הדברים אמת מכל הצדדין אם מצד המיעד שהם דברים נאמרים מפי השם ורוחו שאי אפשר שיכזב בשום פנים כמו שאמרנו בפרק הקודם לזה לפי שאין מעכב על ידו כי הוא סבת כל הסבות וזהו אמרו רוחי אשר עליך

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ספר העקרים, שם: ואם מצד האמצעי שנאמרו לו הדברים אי אפשר שיכזב ולא שימצא טעות בדבריו כי כבר נתנסו מאמריו כמה פעמים ונמצאו אמתיות כי ישיעיה נתנבא על ביאת סנחריב ונבא על מפלתו והיה ועל בנין ירושלים ועל יד כורש והיה אם כן הוא שנתנבא על גאולת ישראל ותהיה וזהו אמרו ודברי אשר שמתי בפיך כלומר מצד שנתקיימו הדברים ששמתי בפיך כלם יהיו לאות ברית על ביאת הגואל כי מהם יודע שאתה איש אחת

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ואם מצד הקבלה אי אפשר שיפול בהם כזב שכבר הבטיח שתהיה תמיד הקבלה נמשכת מאב אל בן בלי ספק והפסק כמו שאמר לא ימוש מפיך ומפי זרעך וכו׳ וזה אות גדול על היות הברית קיים על ביאת הגואל המיועד ע״י הנביאים:

#### קדושה דסידרא:

Following the Nefesh HaChaim, the Meshech Chochma explains the difference between the Kedushas we said above in Hebrew and the one we say now in Aramaic. Above we sanctified G-d's Name just as the Angels above did, for this Kedusha is rooted in the recognition that G-d is the Source and Sustenance of everything, something also the Malachim understand. But now we refer to the type of holiness which G-d only produces for the sake of the Jewish people. It is the Kedusha which comes into the messy world even as it exists now to allow us to correct that world and elevate it. We therefore say this Kedusha in Aramaic so that the Angels will not understand and be jealous of us<sup>1</sup>.

The Aramaic we say is the translation of Tragum Onkelus. The first Kedusha is the Crown of G-d – קדיש בשמי מרומא עלאה - May He be holy (sanctified) in the exalted worlds above. Our only awareness of G-d is through His actions. The second Kedusha relates to G-d's Omnipotence – קדיש על ארעא עובד גבורתה - Holy on the earth, which is made by his strength. Despite the fact that He is involved with the minutae of this messy world, our lives and everything else in it, He remains Holy. The third Kedusha relates to His eternal nature – קדיש לעלם ולעלמי עלמיא - Holy forever and forever $^2$ .

<sup>1</sup>משך חכמה ויקרא יט ב: בקדושה ראשונה אנו מספרים איך הבורא יתברך שלם בעצמותו ומהותו כביכול ומחייב המציאות והכל בכונה עלול מאתו, ומושגח פרטי ורצונו מקיים הכל בלי הפסק, וזהו ממש שמלאכי השרת מקדשין אותו, שג"כ משיגים אותו באמת כפי יכלתם, שהוא בלתי חסר שום שלמות וכו', וזה ונקדש את שמך בעולם כשם שמקדישים אותו בשמי מרום, לא כן בקדושה דסדרא אנו אומרים ואתה קדוש יושב [הענין שממלא בכבודו יתברך כל המציאות כמד"א (ישעיה ס) השמים כסאי וכו') בשביל תהלות ישראל, שאין לנו קרבן ולא מנחה כו', רק התהלות ותפלות, שזהו קדושה הבאה מסבת ישראל מלמטה למעלה לא כהמלאכים. וזהו שאמרו סוטה (דף מט) ועלמא אמאי קאי אקדושא דסדרא, שזה יחס העולם הזה בזמן הזה. ולכן אנו

אומרים קדושה זו בלשון תרגום שלא יתקנאו בו המלאכים (ע' תוס' ברכות דף ג ד"ה ועונין) שאין זה ביכלתן.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>אור גדליהו ח"ב עך הפרשיות עמ נו – נז: ובתרגום יונתן (שאנו אומרים בקדושא דסידרא) מבאר את שלוש הקדושות, קדיש בשמי מרומא עילאה וגו' הראשון הוא כתר של הקב"ה "קדיש בשמי מרומא עילאה" שהוא מופרש ומובדל ... וכל השגותינו ... הכל מצד מעשיו ... (כמבואר בארוכה בנפש החיים שער א ע"ש פ"ג). קדיש על ארעא עובד גבורתי שהרב"ה הוא בעל הגבורות כמו שמתפללים בברכת אתה גבור , מוריד הטל או הגשם, מכלכל חיים, רופא חולים עד מחיה המתים, ומ"מ "אתה קדוש". ... והקדושה השלישית " קדיש לעלם ולעלמי עלמיא" שהקב"ה הוא נצחי ... דנצחיות הוא ענין של קדושה

## 3. Shir Shel Yom

We say a Psalm of the day taken from the Psalm that the Leviim would sing, 1 accmpanied by the Shofar blows of the Cohanim and the prostration of the community, 2 after the morning sacrifice or any sacrifice that was an obligation for the צבור to bring. 3 Each Psalm reflects the creation that took place on that day in the Six Days of Creation. 4

#### יום ראשון:

הֵיוֹם יוֹם רָאשׁוֹן בְּשַּׁכָּת. שֶׁבּוֹ הָיוּ הַלְוִיָּם אוֹמְרִים בְּבֵית הַמִּקְדָּשׁ: לְדֵוִד מִזְמוֹר. לִיהֹוָה הַאָּרָץ וּמָלוֹאָה. תַּבֶל וִישְׁבֵי בָהּ: כִּי הוּא עַל יַמִּים יִסָדָה. וְעַל וָהַרוֹת יִכוֹנְנֵהַ: מִי יַעֵּלֵה בְהַר

תהלים כד

# להי הארץ ומלואה

Since G-d created the world, He is the Wonder and the Ruler of the world. On the first day, prior to the creation of the ackers on the second day, this was particular apparent. As owner of the heavens and the earth, G-d in turn gives the world over to us to use on trust for the purposes for which it was made.<sup>5</sup>

### יום שני:

הַיּוֹם יוֹם שֵׁנִי בְּשַׁבָּת. שֶׁבּוֹ הָיוּ הַלְוִיִּם אוֹמְרִים בְּבֵית הַמִּקְדָּשׁ: שִׁיר מִזְמוֹר לִבְנֵי קֹרַח: גָּדוֹל יְהֹוָה וּמְהֻלָּל מְאֹד בְּעִיר אֱלֹהֵינוּ הַר קִדְשׁוֹ: יְפֵה נוֹף מְשׁוֹשׁ כָּל הָאָרֶץ. הַר צִּיּוֹן

<sup>1</sup>מאירי, מסכת ראש השנה דף לא עמ' א:: בכל יום ויום היו הלויים משוררים על הדוכן אחר הקרבת הקרבן בשעת הנסור

<sup>2</sup>ובכל שיר ושיר היו שם שלש פסיקות על כל פרק מהם היו כהנים תוקעים והעם שבעזרה משתחוים והתקיעות תשע ביו כלם

<sup>3</sup>מאירי, שם: ועל איוה קרבן היו משוררים על עולת חובה של צבור כגון תמידים וכיוצא בהם ועל זבחי שלמי צבור שהם כבשי עצרת אבל עולת נדבה שהיו הצבור מקריבים ממותר תרומת הלשכה לקיץ המזבח אין בהם שירה אף על פי שהם של צבור וכן נסכים הבאים בפני עצמם אין אומרים בהם שירה כמו שיתבאר במקומו הראוי לו

מאירי, שם: והיו אומרים מעין מלאכת היום שבמעשה בראשית <sup>4</sup>

<sup>5</sup>מסכת ראש השנה דף לא עמ' א: תניא רבי יהודה אומר משום רבי עקיבא בראשון מה היו אומרים לה' הארץ ומלואה על שם שקנה (שמים וארץ- רש"י) והקנה (תבל ליושבי בה, כלומר קונה כדי להקנות - רש"י) ושליט בעולמו(יחידי, שלא נבראו המלאכים עד יום שני - רש"י)

תהלים מח

# גדול הי ומהולל מאד:

On the second day (Monday) we praise G-d גדול הי ומהולל - HaSh-m is great and He is very praised, because on this day He divided His creatures into the Heavans and Earth and ruled over them.  $^1$ 

### יום שלישי:

הֵיוֹם יוֹם שְׁלִישִׁי בְּשַׁבָּת. שֶׁבּוֹ הָיוּ הַלְוִיִּם אוֹמְרִים בְּבֵית הַמְּקְדָּשׁ: מִזְמוֹר לְאָסַף. אֱלֹהִים נִצָב בַּעָדַת אֱל. בִּקְרֵב אֱלֹהִים יִשְׁפּטׁ: עַד מַתַי תִּשְׁפִּטוּ עַנֵל. ופְנֵי רְשָׁעִים תִּשְׂאוּ סֵלָה : שְׁפְטוּ

תהלים פב

# אלהים נצב בעדת אל:

On the third day (Tuesday) we say אלהים נצב בעדת אל – G-d stands in the community of the G-dly, because on this day He revealed the dry land, preparing it for His community, i.e. for human habitation, the purpose of the creation.<sup>2</sup>

### יום רביעיי:

הַיּוֹם יוֹם רְבִיעִי בְּשַׁבָּת. שֶׁבּוֹ הָיּוּ הַלְוִיָּם אוֹמְרִים בְּבֵית הַמִּקְדָּשׁ: אֵל נְקָמוֹת יְהֹוָה. אֵל נְקָמוֹת הוֹפִיעַ: הָנָּשָּׂא שֹׁפֵּט הָאָרֶץ. הָשֶׁב גְּמוּל עַל גֵּאִים: עַד מָתַי

רש"י, שם: שחילק מעשיו - הבדיל רקיע בין עליונים לתחתונים, ונתעלה וישב במרום, דוגמת שכ בעירו והר קדשו:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת ראש השנה דף לא עמ' א: תניא רבי יהודה אומר משום רבי עקיבא ...בשני מה היו אומרים גדול ה' ומהולל מאד על שם שחילק מעשיו ומלך עליהן רש"י, שם: שחילק מעשיו - הבדיל רקיע בין עליונים לתחתונים, ונתעלה וישב במרום, דוגמת שכנו

מסכת ראש השנה דף לא עמ' א: תניא רבי יהודה אומר משום רבי עקיבא ... בשלישי היו אומרים אלהים נצב בעדת אל על שם שגילה ארץ בחכמתו והכין תבל לעדתו רש"י, שם: שגילה ארץ - מקום מצב עדתו, שנאמר (בראשית א) ותראה היבשה בשלישי נאמר:

תהלים צד:א – צה:ג

# <u>אל נקמות הי:</u>

On the fourth day (Wednesday) we say אל נקמות - G-d is a god who exacts vengeance, because on this day He created the sun and the moon and He is destined to punish those that serve them as gods<sup>1</sup>.

### יום חמישי:

הַיּוֹם יוֹם חֲמִישִׁי בְּשַׁבָּת. שֶׁבּוֹ הָיוּ הַלְוִיִּם אוֹמְרִים בְּבֵית הַמִּקְדָּשׁ: לַמְנַצֵּחַ עַל הַגִּתִּית לְאָסָף: הַרְנִינוּ לֵאלֹהִים עוּזֵנוּ. הָרִיעוּ לֵאלֹהֵי יַעַקֹב: שְׂאוּ זִמְרָה וּתְנוּ תֹף. כִּנּוֹר נָעִים עִם נָבֶל: תהלים פא

# הרנינו לאלהים עוזנו:

On the fifth day (Thursday) we say הרנינו לאלהים - Sing joyously to the G-d our  $might^2$ , since this was the day that the birds and the fish were created so that when man will see the great diversity of their species it will cause him to praise G-d.

# יום שישי:

הַיּוֹם יוֹם שִׁשִּׁי בְּשַבָּת. שֶׁבּוֹ הָיוּ הַלְוִיָּם אוֹמְרִים בְּבֵית הַמִּקְדָּשׁ: יְהֹוָה מָלֶךְ גֵּאוּת לָבֵשׁ. לָבֵשׁ יְהֹוָה עֹז הִתְאַזָּר. אַף תִּכּוֹן תֵּבֶל בַּל תִּמוֹט: נָכוֹן כִּסְאֲךָ מֵאָז. מַעוֹלָם אָתָּה: נָשְׂאוּ \*עֵדֹעִיך נֶאֶמְנוּ מָאֹד. לְבֵיתְךָ נָאֲנָה קֹדֶשׁ. יְהֹוָה לְאֹֹרֶךְ יָמִים: תהלים עו

#### הי מלך גאות לבש

<sup>1</sup>מסכת ראש השנה דף לא עמ' א: תניא רבי יהודה אומר משום רבי עקיבא ... ברביעי היו אומרים אל נקמות ה' על שם שברא חמה ולבנה ועתיד ליפרע מעובדיהן

# <sup>2</sup>Artscroll

<sup>3</sup>מסכת ראש השנה דף לא עמ' א: תניא רבי יהודה אומר משום רבי עקיבא ... בחמישי היו אומרים הרנינו לאלהים עוזנו על שם שברא עופות ודגים לשבח לשמו רש"י, שם: שברא עופות ודגים לשבח לשמו - כשאדם רואה עופות משונים זה מזה נותן שבח למי שבראם:

תהלים צג $^4$ 

On the sixth day (Friday) we say הי מלך גאות לבש - G-d will have reigned, G-d will have donned grandeur  $^{I}$ , for on this day G-d finished His work and ruled over them all.  $^{2}$ 

The Gra points out that in Hebrew there are two words for ruler: מלך. The former is a ruler by force, imposed upon his subjects; the latter is a voluntary acceptance of G-d's rule. To all plants, animals, and even celestial beings, G-d is a מושל בacking any choice, these beings are programmed to accept and obey G-d's Will. Only humans are in a position to reject G-d (and be imposed upon in the end) and therefore only humans are capable of turning G-d into a מלך. Therefore, G-d's Malchus only came into being with the creation of the Man<sup>4</sup>. It is for this reason that the שיר של יום of Friday, the day on which man was created, is "השם מלך", for it was only after the creation of man, when he accepted upon himself עול מלכות שמים. למולך

<sup>1</sup>Artscroll

<sup>2</sup>מסכת ראש השנה דף לא עמ' א: תניא רבי יהודה אומר משום רבי עקיבא ... בששי היו אומרים ה' מלך גאות לבש על שם שגמר מלאכתו ומלך עליהן

תהלים כב כט: כי לד׳ המלוכה ומשל בכל הגוים (ואנחנו אומרים זה בתפליתינו שבכל יום ב״אז ישיר״י $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>פחד יצחק, ראש השנה מאמר יא ס' מז: כי באמרנו שאדם הראשון אמר "השם מלך", אין הכוונה שאדם היה הראשון שהכיר במלכות זו, אלא שהכוונה היא שעם בריאת האדם נבראה כביכול מלכותו יתברך, כי כל עוד שלא נמצאה בריאה שיאמר עליה כי נעשית היא בצלם אלוקים, אין זה אלא ממשלה, דלא תתכן מלוכה אלא כשיש צד של דמיון בין המולך ובין זה שמולכין עליו.

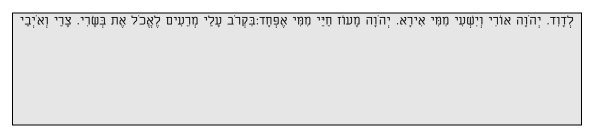
<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>פחד יצחק, ראש השנה כה ד

### 4. Elul

# Shofar:

During Elul, we blow the Shoafar every morning to arouse people to do Teshuvah. We start from the second day of Rosh Chodesh, which is really the first of Elul, and end on the second last day before Rosh Hashana. On Erev Rosh Hashana there is no Shofar blown to distinguish between the Shofar blowing of Elul, which is only a custom (דשות), and that of Rosh Hashana, which is a Torah Mitzvah. <sup>1</sup>

# LeDovid HaSh-m Ori:



During the entire month of Elul all the way through to Shmini Atzeres, we say this prayer. The words say די אורי – He is my light – on Rosh Hashana; וישעי – on Yom Kippur; כי יצפנני בסכה – on Sukkos. $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>קצור שו"ע ס' קכח: נוהגין לחקוע שופר בחודש זה. ומתחילין ביום ב' דר"ח ותוקעין בכל יום לאחר תפלת שחרית תשר"ת, חוץ מערב ר"ה שמפסיקין בו כדי להפסיק בין תקיעות רשות לתקיעות מצוה. וטעם התקיעות בחודש זה, כדי לעורר את העם לתשובה, כי כן הוא הטבע של השופר לעורר ולהחריד, כמו שאמר הכתוב היתקע שופר בעיר ועם לא יחרדו.

תהליח רו $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>קצור שו״ע ס׳ קכח: עוד נוהגין במדינות אלו מיום ב׳ דר״ח אלול עד שמיני עצרת אומרים בבוקר ובערב לאחר התפלה את המזמור לדוד ה׳ אורי וישעי, והוא ע״פ המדרש, ה׳ אורי בר״ה, וישעי ביוהכ״פ, כי יצפנני בסכה רמז לסוכות.

# **G-MINCHA**

### Mincha Defined

Gemorrah Brachos: R. Helbo further said in the name of R. Huna: A man should always take special care about the afternoon-prayer. For even Elijah was favourably heard only while offering his afternoon-prayer. For it is said: And it came to pass at the time of the offering of the evening offering, that Elijah the prophet came near and said . . . Hear me, O Lord, hear me. 'Hear me', that the fire may descend from heaven, and 'hear me', that they may not say it is the work of sorcery.

It is for this reason, says Tosafos, that we call the afternoon prayer Mincha, after the flour-offering, for, it was at the time of the Mincha offering that Eliyahu was answered on Har HaCarmel.

Although there is also a Mincha offering in the morning, we don't try to pray Shacharis exactly at that time (nor do we call it "Mincha"). Shacharis is said at the time of the Korban Tamid, only the first 4 hours of the morning. Mincha, however, can be said the whole afternoon, even though the Korban Tamid of the afternoon could only be offered in the first 2 ½ hrs of the afternoon, because the Mincha could be brought at any time. In fact, it is especially good to doven Mincha Ketana, i.e. late afternoon, because that is specifically the time of the Mincha offering, for it was brought after the Korban Tamid, and in fact this time of the day is called Minchah.

According to the HaEmek Davar, Avraham Avinu received his prophecy from G-d when he was sitting in the entrance to his tent at Mincha time. Avraham would prepare himself for prophecy in the morning so that when he would doven Mincha he would be ready to cleave to HaSh-m and receive his prophecy.

However, the Gemarah in Yuma refers to Mincha as the "Tefilah of Avraham".

In fact, Avraham prayed three times a day just as he observed all other Mitzvos of the Torah. However, Yitzchak Avinu was the first to institute Minchah (and Yakov Avinu the first to institute Ma'ariv) as a Tefilah for all of the members of his household to recite<sup>2</sup>. It was they who tuned into the special Kedusha inherent in that time of the day and understood how these specific prayers could harness that Kedusha. They brought this Kedusha down in such a way that it became permanently available for all future generations.

"Yitzchak went out to converse in the field"<sup>3</sup>: At the time that Yitzchak Avinu prayed Minchah, Hashem bestowed upon him a great kindness, for it was at that moment that his bride, Rivkah, arrived, confirming that Eliezer succeeded with Divine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת יומא דף כח ע"ב: אמר רב ספרא צלותיה דאברהם מכי משחרי כותלי רש"י: צלותיה דאברהם - תפלת הערב שלו: מכי משחרי כותלי - חומות הפונות למזרח, שהלבינו מהנץ החמה הבאה מן המזרח ונוצצת עליהן, ובתחילת שבע שעות, שהחמה באמצע הרקיע בראש כל אדם אינה עושה עמוד, אלא תחתיהן משחירין אותן הכתלים לפי שאין חמה נוצצת אלא בראש הכותל בעוביו, ומיצל חודו של שפת עוביו על זקיפת הכותל ומשחרת, מההיא שעתא נוטים צללי ערב, וקרוי ערב:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>תוספות ישנים

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Bereishis 24:63

assistance in his mission to find a bride for Yitzchak Avinu. Out of gratitude to Hashem, Yitzchak Avinu instituted the Tefilah of Minchah as an obligatory prayer for his entire household because he understood that it was in the merit of his Tefilah of Minchah that Eliezer succeeded in finding him a wife.

This approach also explains Yaakov Avinu's institution of the Tefilah of Ma'ariv. The Torah relates that Yakov Avinu recited Ma'ariv at Beis El<sup>1</sup>. The Torah's intention is not to merely teach that Yakov Avinu followed the ways of his father and grandfather and prayed Maariv. Rather, the Torah's intention is to teach that because of what occurred on that particular occasion, Yaakov Avinu decided to institute the Tefilah of Maariv for his entire household. It was at that time that Hashem promised to protect him as he sojourned outside of Eretz Yisrael. Yakov Avinu understood that Hashem's promise at that time was a sign that his Tefilah of Maariv afforded him the merit of Hashem's protection. For this reason, he instituted that his entire family should always recite Maariv<sup>2</sup>.

Therefore, the first one to tune into the power of Mincha was Yitzchak. Yitzchak brought Mincha into the world as a prayer of permanence. Like Shacharis, Mincha proved to be a great purifying power until it was taken over by the Korban Tamid of Shacharis and Mincha. However, when the Temple was destroyed, the Mincha prayer again took over.

Mincha – "I thank Hashem that as I was worthy to see the sun in the east, I was worthy to see it in the west<sup>1</sup>." During the day, we become very involved in mundane matters, and our appreciation of life is stifled by more urgent matters. We remind ourselves of the purpose of it all by taking time out of our day in order to refocus our lives. And again, we remind ourselves to appreciate life itself.

Mincha is a shortened version of Shacharis<sup>1</sup> – once one has had a good introduction to the day, it only requires a booster to maintain things. Actually, the ideal time to say Mincha is right close to sunset, whereas Maariv is best said straight after dark, closely connecting these two sub-cycles in turn.

During Isaac's life the light began to grow dimmer. The sun which had shown for his father, had passed the zenith and had begun to descend. Isolated on account of his "walking before G-d" he was greeted only with envy by his contemporaries for the Divine blessings he received. He had to withdraw into himself and his household. With his birth the ominous presage או becomes a reality. ... Isaac's life... דניא קשיא. All the exultant hymns of praise uttered in the morning are omitted. The worshipper stands silent before G-d engrossed in earnest self-examination.

The last rays of the descending sun...At this hour the question is answered—have man's actions rendered him worthy (Rav Elie Munk<sup>1</sup>)

### אשרי:

<sup>&#</sup>x27;Bereishis 28:11

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>M. Kornfeld, Insights into the Daily Daf, Kollel Iyun Hadad of Yerushalayim

It is one thing to be יושבי ביתיך in the morning, when one has yet to be overwhelmed by the business of the day. But it is a singular achievement to be יושבי and happily so – אשרי in the middle of the day.

# H-MAARIV

### **Maariv Defined**

R. Yochanan says: [Special care should be taken] also about the evening-prayer. For it is said: Let my prayer be set forth as incense before Thee, the lifting up of my hands as the evening sacrifice.<sup>1</sup>

The Nesivos Shalom says that Avraham Avinu gave us the spiritual energy to fulfill the positive Mitzvos, Yitzchak to fulfill the negative Mitzvos and Yaakov Avinu to fulfill Divrei Reshus. Each one of the forefathers became the bearer of G-d's presence on earth through their specific Avodah.

Avraham Avinu was rooted in the Midah of Ahava – both for G-d and for the creatures He created. Love is a Midah which moves us beyond ourselves to act for the sake of the person we love. This led to Avraham's great chesed to his fellow-man and to his fulfilling the Will of G-d, i.e. the doing of positive actions – ultimately bequeathed to us in the form of the Mitzvos Aseh.<sup>2</sup>

Yitzchak was rooted in Yiras HaSh-m, a great awe for HaSh-m. This led to a containment of actions – an avoidance of doing the wrong thing. Therein lies the great Gevurah of Yitzchak which nourishes the fulfillment of the negative Mitzvos<sup>3</sup>.

Yaakov was left to conquer the area of Reshus where the Halacha does not clearly mandate for us what to do. To harmonize oneself with G-d's Will in this area requires a great sensitivity to truth, Yaakov's Midah. Hence Yaakov is the one to introduce us to Maariv as a permanent way of relating to HaSh-m, though Maariv remained a Reshus<sup>4</sup>.

The word Maariv actually comes from the word מעורב – to be mixed in; to be part of a mixture. This is just what Reshus is. Maariv, the dark time when thoughts are not clearly collected, required someone like Yaakov, with his perfect Torah clarity, to fix even things that are mixtures, including fixing all our "mixed" prayers.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מסכת ברכות דף ו ע״ב:ואמר רבי חלבו אמר רב הונא לעולם יהא אדם זהיר בתפלת המנחה ... רבי יוחנן אמר אף בתפלת ערבית שנאמר תכון תפלתי קטרת לפניך משאת כפי מנחת ערב רב נחמן בר יצחק אמר אף תפלת שחרית שנאמר ה׳ בקר תשמע קולי בקר אערך לך ואצפה:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>רמב"ן שמות כ ח: כי מדת זכור רמזו במצות עשה, והוא היוצא ממדת האהבה והוא למדת הרחמים, כי העושה מצות אדוניו אהוב לו ואדוניו מרחם עליו, ומדת שמור במצות לא תעשה, והוא למדת הדין ויוצא ממדת היראה, כי הנשמר מעשות דבר הרע בעיני אדוניו ירא אותו

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>מכתב מאליהו, ח״ב פרשת לך לך מאמר מדות האבות: ביצחק ... היתה מדתו העיקרית מדת היראה- פחד יצחק, ונבחר להיות קרבן כליל לה׳, כפי שמלמדנו ניסיון העקידה. הוא מעריך את כבוד ה׳ למעלה עד אין עדחק, ונבחר להיות קרבן כליל לה׳, כפי שמלמדנו ניסיון העקידה. הוא מעריך את כבוד ה׳ ומעשים , ובפרט ערך מחייו הפרטיים, והנה האדם הירא פונה בעיקר אל תוך עצמו, עד שהדבר מביאו למעט במעשים , ובפרט באותם הנעשים בפרהסיא, מחשש שמא יכשל ויטעה, או שיתערב בתוך כוונתו איזה סיג של פניה חיצונית. וכן, בניגוד לאברהם, לא מצאנו שבנה יצחק מזבח לקרא בשם ה׳ עד שעלה לבאר שבע...

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>נתיבות שלום, ויצא, עמ' קפג':אברהם אבינו היתה מדתו מידת החסד שהיא מידת אהבה, וכמ"ד אברהם אוהבי (ישעיה מא) ואברהם הוא היסוד לכל רמ"ח מצות עשה של התורה ששורשם מדת אהבה, וכמרומז אוהבי (ישעיה מא) ואברהם הוא היסוד לכל רמ"ח מצות עשה של התורה שהיא מדת היראה, כמ"ד פחד יצחק (בראשית לא) תורתו היא היסוד לכל המצוות לא תעשה שבתורה, ששמירתן תלויה בעיקר במדת היראה לידע דאית דין ואית דיין. ויעקב אבינו הוא יסוד התורה לעניני רשות וכמ"ד וידו אוחזת בעקב עשו, עק"ב ר"ת ק'דש ע'צמך ב'מותר, שיעקב עשה תורה מכל עניני רשות, וכמרומז במאחז"ל (ברכות כו) יעקב תיקן תפילת ערבית שהיא בימותר,

# Additions, changes and contrasts from Shacharis

## Ahavah Rabah & Ahavas Olam:

There is a dispute in the Gemorrah over whether we should be saying Ahava Rabah or Ahavas Olam. Normally, we would Pasken according to one opinion or the other. But, as a reflection of the great unifying power of prayer, we say one in the morning and the other at night.

# Sim Shalom – Shalom Rav

Generally, we say Sim Shalom in the morning and Shalom Rav for Mincha and Maariv. This is because Sim Shalom also contains all the themes of Birkas Cohanim, and, since Birkas Cohanim is only said in the morning (except on fast days), we change to Shalom Rav for Mincha and Maariv.

Other Differences:

Other differences between Shacharis and Maariy are:

- 1. Maariv has no Brochos or Pesukei Dezimra. It begins with a few words of appeal to the G-d of Mercy, and then straight into Barchu.
- 2. The evening Shema ends with Emes VeEmunah in contrast to Emes VeYatziv in the morning. (This is learned from להגיד בבוקר חסדך ואמונתך בלילות.)
- 3. The Evening has an extra one or two Brochos (Hashkiveinu and Yiru Eineinu) of Birkas Shema.
- 4. There is no Tachanun or end to Maariv except for Aleinu.

# Shema at Night and in the Day.

There is an interesting difference in the day-obligation of Shema and the night-obligation. The day obligation can be fulfilled only at the outset of the day, in the first three hours after daylight, whereas one has the whole night to fulfill the night-obligation. Rav Tzadok HaCohen explains that this is because days, where one can see where one is going, are for action, whereas nights, which are dark, are for withdrawal into the home, consolidation and faith. This is what Dovid HaMelech meant when he said: להגיד בבוקר חסדך ואמונתך בלילות. Similarly, Maariv at night is only a Reshus. For Tefila is an act of standing opposite HaSh-m, and it is harder to see G-d. One can therefore not demand of man that he reach such a level. However, now that we are closer to the Messianic Era, we are closer to the final revelation of light and therefore we have accepted Maariv on ourselves as an obligation. Even so, we can doven Maariv the whole night whereas the morning is limited to the first four hours. For even when we do reach this level of standing opposite G-d at night, it might still take a whole night of preparation, whereas in the light of day we can reach this level much quicker.

Of course, we rarely have glimpses of pure day and pure night. Nights have a bit of light from the moon and the stars; days are sometimes dimmed by clouds. Both of these can be blessings. The bit of light at night is like a candle searching for Chometz – when we are under duress, a bit of clarity (light) shows us clearly what it is we have to work on.

We are obligated to mention the Exodus from Egypt at night in addition to the day. This is learned from the verse which says ימי חייך. כל ימי חייך tells us to say it during the day, while the addition of the word כל tells us to say it also at night<sup>1</sup>.

### Hashkiveinu and Yiru Eineinu

ָהַשְׁכִּיבֵנוּ יְהֹוָה אֱלֹהֵינוּ לְשָׁלוֹם. וְהַעֲמִידֵנוּ מַלְכֵּנוּ לְחַיִּים. וּפְרוֹשׁ עָלֵינוּ סֻכַּת שְׁלוֹמֶךָ. וְתַקְּנֵנוּ בְּעֵצָה טוֹבָה מִלְפָנֶיךָ.

השכיבנו: At a time of Yeridah. (For, when the Neshama goes up at night, the Nefesh is in danger of being influenced by the Sitra Achra.)

והעמידנו: At a time of Aliyah

ותקננו בעצה טובה מלפניך: And how should we manage at a time of Yeridah ...

ופרוש עלינו סוכת שלומיך: By G-d spreading His Sukkah over us. Sukkah is the knowledge that this world is transient and that any striving we aim for in this world is just vanity and emptiness.

ותקננו בעצה טובה מלפניך: This is the knowledge of the truth which we have from our education and from our general environment.  $^1$ 

The Gemorrah tells us that in the morning there is only one blessing after the Shema while in the evening there are two. The second one is Hashkiveinu. This is a Brocha expressing our aspirations that even our dreams should be in harmony with HaShem's Will. We aspire to Yaakov, whose dreams revealed the greatness of man that even when he is fast asleep he sees די נצב עלין - that G-d is standing over him.<sup>2</sup>

The Maharal tells us that each of the three Birkas Shema comes to tell us a different Hanahaga of G-d in this world. The first Brocha reflects the Hanhaga of the order of the world; the second the Hanhaga of the intellect which is above nature, and the third the Hanhaga of miracles. At night, we add Shmirah, which comes to consolidate and guard the Geulah already achieved and just talked about in the previous blessing. This is G-d's Sukkah of protection, just as the clouds of glory protected us when we were redeemed from Egypt.

The fact that mighty civilizations tried and failed to destroy us (i.e. the time of night when we say this prayer) is G-d's ongoing declaration to us that He is our G-d (and therefore corresponds to והייתי לכם לאלוקים, the fifth of the "four" לשונות של worthy of

Page 173 of 178

<sup>106</sup> מאליהו ח' ב $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Ray Tzadok HaCohen

With this additional blessing we now say seven blessings of ברכת שמע per day, two before the שמע in the morning and the evening, one after the שמע in the morning, and two after the שמע in the evening. Seven represents a wholeness – a complete cycle – as in the seven days of the week. We therefore complete our praises of G-d with the addition of this blessing, as Dovid HaMelech said שבע ביום הללתיך על משפטי צדקך.

# Juxtaposing Geulah and Tefilah:

The Gemorah Brachos tells us that we should juxtapose Geulah to Tefilah – i.e. say the words גאל ישראל (at the end of the Brocha אמת ויציב) and immediately begin the Shmoneh Esreh. One of two opinions says that we should also do so at night, for even though the main Geula from Mitztraim was during the day (the actual departure from Egypt) <sup>1</sup>, the Geulah began during the night (the slaying of the first born) <sup>1</sup>. According to this opinion, the verse בשכבך ובקומך tells us that just as in the morning the Geulah should be juxtaposed (ובקומך), so too in the evening (בשכבך).

The Gemorrah goes so far as to say that someone who does so during the Maariv service is a Ben Olam HaBa<sup>1</sup>.

The Gemorrah asks why then is השכיבנו not an interruption<sup>1</sup>. It answers that just like תפלה אריכתא is considered a תפלה אריכתא, an extended Tefilah<sup>1</sup>, so השכיבנו considered a אולה אריכתא – an extension of the Geulah<sup>1</sup>.

#### יראו עינינו:

Above, we brought the idea that השכיבנו did not disrupt the requirement of because it was considered a גאולה אריכתא – an extended redemption.

Tosafos adds a similar explanation concerning Yiru Eineinu, that those verses are also a גאולה אריכתא, for their purpose is to extend the (השכיבנו) prayer so that late-comers can catch up there is also a similarity to the Tefilah of Yiru Eineinu, since it

Page 174 of 178

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>מהר"ל, שם: (ברכות ד' ע"ב) כיון דתקנו רבנן השכיבנו כגאולה אריכתא דמיא, דודאי דבר זה גאולה אריכתא שהוא כנגד והייתי לכם לאלהים שהוא ג"כ מענין הגאולה, ובודאי גאולה אריכתא היא כי מה היה שגאלם מן רשות אחרים אם לא ישמור אותם ג"כ שלא יזיקו להם אחרים הרי אחרים מושלים עליהם, ולפיכך בערב מברך שתים לאחריה אמת ואמונה והשכיבנו.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>מהר"ל, שם: ויראה מה שאמרו (שם י"א ע"ב) אחת ארוכה ואחת קצרה דוקא קאמר שצריך שתהיה השכיבנו קצרה, ודבר זה ענין מופלג בחכמה כי הכל לפי הברכה, כי מאחר שאין השכיבנו מדבר רק מן השמירה בלבד ואין זה כ"כ גדול כמו כאשר הוציא אותם בנסים. ולכך השכיבנו ברכה זאת קטנה, ולא כן אמת ואמונה שהוא ית' עושה פלאות נגד האויב ולכך ברכה זאת גדולה, כי כפי הענין כך ראוי שתהיה הברכה,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>מהר"ל, נתיב העבודה, פ"ז: וביום מברך שתיים לפניה ואחת לאחריה, ובלילה מברך שתים לפניה ושתים לאחריה, כי יש לשבח בכל יום את הש"י בשבח שלם ומלא אשר השבח השלם ומלא על ידי מספר שבע, ודבר זה מבואר במקום אחר. וזה שאמר (שם קי"ט) שבע ביום הללתיך על משפטי צדקך, כלומר שיש להלל השם יתברך שבע שהוא שבח שלם וכמו שמורה עליו שם שבע שהוא מלשון שביעה כי מספר הזה יש בו שביעה וואלימות.

Still, there were actually some Rishonim (the Ramban, Tosfos<sup>2</sup> and Rabbeinu Yonah amongst them) who did not say this prayer<sup>3</sup>. Nevertheless, the custom to say this prayer spread amongst all sectors of the Jewish people in the Diaspora communities<sup>4</sup> (although the custom in Israel has been not to say it), for most of its verses deal with redemption. More recently, some communities in the Diaspora stopped saying this prayer as well.<sup>5</sup>

Similarly, the שמונה which we say at night between this prayer and the שמונה is considered to be an extension of the גאולה. This is particularly apparent in the מוסח מפרד and the נוסח ספרד which has the words ויצמח פרקוניה contained therein $^6$ .

והער"ש אמר שכולם מסכימים זל"ז וכל שלוש בעינן.

Page 175 of 178

<sup>.</sup> והתוס' והראש והר' יונה נתנו סיבות למה התחילו לומר הפסוקים האלה.  $^{1}$ 

<sup>1)</sup> לתוס' – שיהיה הזדמנות להמאחרים להתפלל עם הצבור

<sup>2)</sup> לראש – שהיו מפחדים להתאר בשדות

<sup>3)</sup> ור"י – שהיה מעריב רשות

כך הובא במאירי שתוספות לא אמרו אותה $^2$ 

ומרים איתו איתו היו אומרים המתפללים איתו אומר אומר אומר אומר שהוא בעצמו לא היה אומר שהוא בעצמו  $^3$ 

⁴והבה"ג מובא בתוס' מתרץ דבאמת אנו פוסקים כרבי יהושע בן לוי דאין צריך לסמוך גאולה לתפילה. ולכן אנו אומרים קדיש ביניהם ג"כ להראות שככה פסקינן. אבל רוב הראשונים פסקו כר' יוחנן כי 1) כרגיל הלכה כוותיה 2) הגמ' מביא מסייע ליה. ותוס' והראש והר' יונה כולם הסכימו בפרט אחד – היינו שהתחיל המנהג להתפלל י"ח פסוקים (להסיבות שהבאנו לעיל) התחיל כשמעריב עדיין היה רשות ועכשיו שקבלנו עלינו מעריב נשאר המנהג במקומו והתוס' כתבו דלכן הוי כגאולה אריכתא וכן כתב דרוב הפסוקים קאי על גאולה

והמשנה ברורה רלו ס"ה: ובטור מסיים בזה ומה שנוהגין להפסיק בפסוקים ויראו עינינו וקדיש לפי שבימים הראשונים היו בתי כנסיות שלהם בשדות והיו יראים להתאחר שם עד זמן תפלת ערבית ותקנו לומר פסוקים אלו שיש בהם י"ח אזכרות כנגד י"ח ברכות שיש בתפלת ערבית ונפטרין בקדיש ועתה שחזרו להתפלל ערבית בבתי כנסיות לא נתבטל מנהג הראשון ומ"מ אין להפסיק בדברים אחרים ויש מן הגדולים שנהגו שלא לאמרם עכ"ל

אע"פ שהראש מקשה בתימא על מנהג זה $^5$ 

הרוס' בראש ה'כן כתב התוספות דהקדיש ג"כ קאי אגאולה ובפרט לאלה שאומרים ויצמח פרקוניה וכו' אבל התוס' בראש לא הסכים שנקרא אותם כגאולה אריכתא.

# **BIBLIOGRAPHY**

# **Primary Sefarim Used**

רמביים, משנה תורה שיח יצחק (מבעלי המוסר – מובא בסידור הגרייא) שייס בבלי שוייע אוייח תנייך

Hirsch, Rav Shimshon Rephael – Siddur and Tehillim Munk, Rav Elie – <u>The World of Prayer</u> Schwab, Rav – On Prayer Miller, Rav Avigdor - <u>Praise My Soul</u>

# **Other Frequently Use Sefarim**

יערות דבש מהרייל, נתיב התפילה עולת הראיה של הרב אברהם יצחק הכהן קוק (מוסד הרב קוק) רב צדוק הכהן – צדקת הצדיק רשייי

# **Less Frequently Used Sefarim**

אבן אזרע, תהלים אברבנל, תהלים אור החיים על התורה גרייא – סידור הגרייא טור אוייח ילקוט שמעוי כלי יקר מאירי מדרש רבה משך חכמה משנה ברורה ספר טעמי המנהגים ספר מנהגי ישורון עלי שור ענף יוסף פני יהושע על השייס רבינו בחיי על התןרה רמביין על התורה תוספות

# Also Used

```
אגרות משה
                                         אובודרהם
                                     אוצר התפילות
                                        אור גדליהו
                                        אור החיים
                                           אלשיייד
                                      גרייא על משלי
                                   גרייא, אבן שלמה
                           דעת זקנים מבעלי התוספו
                                        זהר הקודש
                                            חזקוני
    חיים טובים של הרי חיים ברבי בצלאל (אחי המהרייל)
                                חפץ חיים: על התורה
                          משלי החפץ חיים
                                          טייז אוייח
                                          ירושלמי
                                      ישועות יעקוב
                                             כוזרי
                                        כתב וקבלה
                                             לבוש
                                        מגן אברהם
                                      מגיד תעלומה
                                        מהרייי מינץ
                                 מהר"ל, נצח ישראל
                                          מהרשייא
                                     מכתב מאליהו
                                      מסילת ישרים
                                        משנת יוסף
                                       נתיבות שלום
                                            ספורנו
                                             ספרא
                                        ספר החינוך
                                       ספר היוחסין
                                       ספר חסידים
                                             ספרי
                                      ספר העיקרים
                                       ספר התודעה
                                       עולת התמיד
                                         פחד יצחק
פערלא, הרב ירוחם פישר: פירושועל ספר המצוות של רסייג
                                        פרקי אבות
                                   קצור שולחו ערוך
                                         רבינו יונה
                                       רי חיים ויטל
                             רמב"ן: על ספר המצוות
                                   : על השייס
                 רמחייל תקטייו תפילות - תפילה שעט:
                                            רשבייא
                         רב צדוק הכהן - רסיסי לילה
                          - פרי צדיק
                                   רב שמשון פינקוס
                                             רדייק
```

רשפי אש דת שבות יעקב שומר אמונים הקדמון שיחות מוסר שיטה מקובצת של״ה הקודש שם משמואל שפת אמת תוספות ישנים תוספתא

Artscroll – Siddur

Overview on Song of Songs

Holder, Meir - <u>History of the Jewish People – From Yavneh to Pumbedisa</u>

Insights into the Daily Daf, by Kollel Iyun Hadaf, daf@dafyomi.co.il, www.dafyomi.co.il

Miller, Rav Yisroel

Rav Aryeh Kaplan - <u>A Handbook of Jewish Thought</u>

Meditation and the Bible

Lampel, Tzvi - The Dynamics of Dispute

Roll, Yisroel – <u>Inner Peace</u>